
VEKERDI LÁSZLÓ  
 

ÍGY ÉL GALILEI 

 

 

Budapest : Neumann Kht., 2004 

 

 

TARTALOM 

 

1. És mégis mozog a föld… 

2. Toszkán fények és árnyak 

3. A pisai ferde torony árnyékában 

4. Padovai boldog évek 

5. A mozgás rejtelmei 

6. Csillagos üzenet 

7. Vénusz Kopernikusz tanújaként 

8. Úszó testek és napfoltok 

9. A Nap állt meg vagy az egyház? 

10. Üstökösök, jezsuiták, hiúzok 

11. „Csodálatos lehetőség?” 

12. Ármány és árapály 

13. „Döntsd el magad” 

14. „Fortélyos félelem igazgat…” 

15. „És megérzik a fényt a gyökerek” 

Utószó  

  

 

  

1. És mégis mozog a föld…  

Siena jó kétszáz kilométernyire fekszik Rómától, annyira körülbelül, mint Debrecen 

Budapesttől. Ma sem csekély út, a tizenhetedik században pedig több napos kocsikázást 

kívánt poros és fáradságos utakon, hegyen-völgyön át. 

Ezerhatszázharminchárom nyarán Siena érseke, Ascanio Piccolomini kedves, de 

veszedelmes vendéget várt a messzi Rómából. Azaz jobban mondva nem is vendéget, hanem 

inkább foglyot, a Szent Inkvizíció meggyötört és életfogytiglani rabságra ítélt áldozatát. 



Ascanio Piccolomini tudós férfiú volt. Az előkelő családban, ahonnét származott, 

nemzedékek óta otthonra lelt az itáliai humanizmus sokszínű műveltsége és könyvszeretete, őt 

magát meg ifjúkorától fogva ellenállhatatlanul vonzották az akkortájt megújuló matematikai 

és kísérleti tudományok; élénken foglalkoztatták a csillagok, a mozgás, az anyag mindinkább 

föltáruló titkai. Ezekbe a tudományokba Ascaniot Itália s a kor legkiválóbb matematikusainak 

egyike, Bonaventura Cavalieri* vezette be, aki meg egykor Benedetto Castelli* tanítványa volt 

a pisai egyetemen, ahol Castelli – Galilei ajánlatára – 1613-tól a matematika professzoraként 

működött. A derék Castelli Galilei első padovai tanítványainak egyikeként a tudomány 

szeretete mellé egy hosszú életre magával vitte mestere megbecsülését, és ezt tanítványai 

lelkébe is elültette. Cavalierit, mint legtehetségesebb tanítványát, Castelli külön Galilei 

figyelmébe ajánlotta, személyesen bemutatta, s Cavalieri aztán végig hűséges és áldozatkész 

híve maradt közös mesterüknek, a legnehezebb időkben is.  

Ugyanilyen rendíthetetlen hívévé vált Galileinek e kettős közvetítésen át Ascanio 

Piccolomini. „Tekegyelmed virtusának emléke – írta a sienai érsek 1631. május 28-án 

Galileinek – oly erősen bevésődött tanítványai lelkébe, hogy én, aki vallom elvei tiszteletét és 

szolgálatát, addig semmiképp nem nyughatom, míg be nem bizonyíthatom: leghőbb vágyam, 

hogy állhassak rendelkezésére.”* Az alkalom sajnos hamarább elérkezett, semmint a jó érsek 

maga is gondolta. Galileit hosszú évek óta készülő nagy könyve, a Párbeszédek a két 

legnagyobb világrendszerről megjelenése után a Római Egyház nyomban pörbe fogta, s 

kegyetlen és körmönfont eljárás során tanai nyilvános megtagadására kényszerítette. Ráadásul 

még saját szavát is megszegte a bíróság. Az agg tudósnak ugyanis könnyű büntetést ígértek, 

ha hajlik az engedelmességre, s végül mégis életfogytiglani börtönnel és a könyv örök 

betiltásával sújtották. Még azt is megtiltották, hogy az Egyház külön engedélye nélkül 

bárkivel találkozzék vagy levelezzen, s hogy az elátkozott könyvben érintett bármely témával 

foglalkozzon. Ascanio Piccolomini az álnok pör alatt végig a vádlott pártján állott, s ha 

hathatósan nem is segíthetett – ehhez kevés volt a hatalma –, élesztgette benne a lelket: soha 

meg nem szűnt emlékeztetni a meggyötört mestert hívei és tanítványai reménykedésére, hogy 

rövidesen körükben köszönthetik. S mivel sejtette, hogy Galilei a börtön valamiféle formáját 

meg nem úszhatja, jó előre felkínálta vendégszeretetét: „Nem is szólva a tisztességről, amit 

Személye ebben a házban nekem jelentene – írta –, a merészséget, hogy Kegyelmedet ide 

hívom, elsősorban az magyarázza, hogy szeretnénk mielébb visszahozni barátai és hívei 

közelébe, akik hőn óhajtják s türelmetlenül várják már visszatértét.”*  

Galilei június 22-én jelent meg ítélethirdetésre a Santa Maria sopra Minerva 

dominikánus kolostorának nagytermében. A Santa Maria sopra Minerva helyén, a Pantheon 

közvetlen közelében állott az Ész és a Tudás istennőjének, Minervának a szentélye; még a 

VIII. század végén vagy a IX. elején is itt találta egy arra járó zarándok. A szentély a XI. és 

XII. század háborúiban pusztult el; a keresztény templomot és kolostort „1280-tól kezdődően 

lassan, többszöri megszakítással építették a dominikánusok. Befejezésére csak a XV. század 

végén került sor. 1453-ban épült a templom reneszánsz főhomlokzata. […] Róma egyetlen 

gótikus templomának sima, viszonylag egyszerű reneszánszkori homlokzata előtt zárt jellegű, 

architektonikus tér alakult ki. Középpontjában Ercole Ferrata 1666-ban Bernini vázlatai 

alapján emlékművet állított fel. A közeli antik Izisz-templom romjai közt talált obeliszket egy 

elefánt hátára helyezte a művész. Antik templomok, Minerva, Izisz szentélyei és Agrippa 

termái emelkedtek valaha itt, a mai tér szomszédságában. És az ókori építészet remeke, a 

központos terek mintaképe, a Pantheon ma is csodálatos épségben trónol az újabb terek, utcák 

vázlatos szövevényének közepette.”*  

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Itt jelent meg 1633. június 22-én Galileo Galilei, a vezeklőknek előírt hosszú fehér 

köntösben, hogy az Inkvizíció kardinálisai előtt térden állva elmondja a híres esküt: „Én, 

Galileo, fia a néhai Vincenzio Galileinek Firenzéből, hetven éves, személy szerint ítéletre 

rendelve és térdepelve előttetek, Eminentisszimusz és Reverendisszimusz Kardinálisok, az 

egész Keresztény Respublikában az elvetemült eretnekség elleni generális Inkvizítorok, 

szemeim előtt a szentséges Evangéliumokkal, amelyeket ím saját kezemmel érintek, 

esküszöm, hogy mindig hittem, most is hiszem és Isten segítségével a jövőben is mindig hinni 

fogom mindazt, amit a Szent Katolikus és Apostoli Egyház tart, prédikál és tanít. De mivel, 

jóllehet ez a Szent Hivatal egy hivatalos felszólítás (precetto) után törvényesen elrendelte, 

hogy el kell hagyni azt a téves véleményt, hogy a Nap a világ középpontja és nem mozog, és a 

Föld nem a világ közepe és mozog, és hogy nem lehet tartani, védeni vagy tanítani, bármily 

módon, szóban vagy írásban ezt a téves doktrínát, és miután figyelmeztettettem rá, hogy ez a 

doktrína ellenkezik a Szentírással, írtam és nyomdába adtam egy könyvet, amelyben éppen 

ezt a már elítélt tant tárgyalom és igen hatásosan hozok fel érveket a javára anélkül, hogy 

bármiféle megoldást kínálnék, az eretnekség vehemens gyanújában ítéltettem el, azaz hogy 

azt tartom és hiszem, hogy a Nap a világ középpontja és mozdulatlan, és a Föld nem a 

középpont és mozog. 

Azért eltávolítani kívánván Eminenciátok és minden Keresztény hívő elméjéből ezt a 

vehemens gyanút, amely joggal hozatott fel ellenem, őszinte szívvel és hamisítatlan hittel 

megtagadom, elátkozom és megvetem a fent említett tévedéseket és eretnekségeket, és 

általában minden és bármiféle más tévedést, eretnekséget és szektát, amely ellenkezik a Szent 

Egyházzal, és esküszöm, hogy a jövőben soha többé nem fogok mondani vagy állítani szóban 

vagy írásban semmi olyasmit, ami hasonló gyanút vethetne rám; hanem ha bárki eretnekről 

vagy eretnekségre gyanúsról értesülök, fel fogom jelenteni a Szent Hivatalnak vagy pedig 

azon helység Inkvizítorának vagy Ordináriusának, ahol tartózkodom. 

Esküszöm továbbá és ígérem, hogy maradéktalanul végrehajtom és megtartom 

mindazokat a büntetéseket, amelyeket ez a Szent Hivatal rótt ki vagy fog kiróni rám; és ha 

megszegném, amitől óvjon Isten, ezen ígéreteim és esküim bármelyikét, alávetem magamat 

mindazon büntetéseknek és fenyítéseknek, amelyeket a szent kánonok és más általános 

alkotmányok tartalmaznak, kívánnak és kihirdetnek, általánosakat és különlegeseket, ilyen 

delikvensek ellen. Isten engem úgy segéljen és ez a Szent Evangélium, melyet kezeimmel 

érintek.”*  

Az eskü és a váratlanul kemény ítélet súlya alatt megtört tudóst visszavitték a Szent 

Hivatal börtönébe, de két nap múltán megengedték, hogy átköltözzék a firenzei nagykövet, 

Francesco Niccolini palotájába. Niccoliniék féltő gonddal vették körül a meggyötört 

öregembert, aki így egy kicsit megnyugodva indulhatott tovább július 6-án Sienába, ahová 9-

én érkezett meg. 

A sienai érsek egyáltalában nem fogolyként fogadta az elítéltet. A derék főpap nem 

rejtette véleményét véka alá, hogy ez az ítélet elsősorban kiagyalói felett ítélkezik, s megtett 

mindent, hogy házában Galilei megpihenhessen és visszanyerhesse életerejét. Tudós ember 

lévén maga is, tudta jól, hogy ehhez mindenekelőtt Galilei munkakedvét kell újraéleszteni; fel 

kell kelteni érdeklődését régi kedves foglalatossága iránt. Galilei mindig is szerette az eleven 

beszélgetéseket, a parázs tudományos vitákat, ahol érvelése metsző élével s tündöklő 

szellemességével önkéntelenül is mindig ő került a középpontba. A derék főpap – mit sem 

törődve a Szent Hivatal szigorú tilalmával – értő beszélgetőtársakat és hallgatóságot verbuvált 

a nagy elítélt köré, s a sienai érseki rezidencia egy rövid időre hamarosan egész Európa 

javascript:void(0)


legélénkebb tudományos centrumává változott. Ezt egyebek között az illetékes besúgó 

feljelentéséből is tudjuk: „Galilei – írja a névtelen följelentő 1634. januárjában Sienából – 

cseppet sem katolikus véleményeket terjesztett el ebben a városban, mégpedig az őt vendégül 

látó érsek által tüzelve, aki sokakkal elhitette, hogy Galileit a Szent Kongregáció 

igazságtalanul sújtotta, és hogy nem tudhatta és nem is kellett volna elítélni a filozófiai 

nézeteket, melyeket ő cáfolhatatlan matematikai és igaz érvekkel adott elő, és hogy ő a világ 

első embere, és mindig élni fog írásaiban, hiába tiltják be, és hogy minden modernek és 

jobbak követni fogják. És mivel ezek a magvak főpap szájából veszedelmes gyümölcsöket 

teremhetnek, be kell számolnom róluk etc.”*  

Szerencsére Rómában nem hallgattak a buzgó besúgóra; Ascanio érseknek is 

megvoltak a maga magosabb kapcsolatai, de meg tán különben sem kívánták már tovább 

feszíteni a húrt – Piccolomini egyébként is csupa „megbízható” embert gyűjtött Galilei köré: 

előkelő sienai nemeseket, egyházi embereket, ortodox arisztoteliánusokat, mint amilyen 

Alessandro Marsili* volt, a filozófia professzora a sienai egyetemen. Ez az érdeklődő kör 

aztán újraélesztette Galilei szenvedélyét a tudományos vizsgálódás iránt, s a fáradhatatlan 

érseknek még arra is sikerült rávennie, hogy – a Szent Hivatal tilalma ide vagy oda – kezdje el 

egy újabb könyv szerkesztését és írását. 

Volt Galileinek két réges-régen, évtizedek óta dédelgetett könyvterve. Az egyik 

könyvet a mozgásról akarta írni, pontosabban az eső testek mozgásáról, ahogyan ő ennek a 

mozgásnak a szabályosságait és törvényeit még a század elején, padovai professzorsága 

idején megfejtette. A másik tervezett könyv témája az anyagok erőssége volt, s az épületek, 

szerkezetek és eszközök ezzel összefüggő tulajdonságai. A mozgás elméletéhez töméntelen 

jegyzetet készített és rengeteg kísérleti jegyzőkönyvet őrzött Galilei a termékeny padovai 

évekből, s mikor hazaköltözött Firenzébe, vitte mindet magával. Amikor azonban pöre 

kezdett rosszra fordulni, gondos barátok minden írását kimentették Firenze melletti villájából, 

nehogy avatatlan kezekbe kerüljön bármi s így megsemmisüljön vagy éppen ellene 

fölhasználható legyen. Tisztán látszott már ekkor, hogy az inkvizíció semmiféle gonoszságtól 

sem riad vissza. Ezekhez a följegyzésekhez tehát most semmiképpen sem lehetett hozzájutni. 

S ezek nélkül egy ilyen nehéz matematikai tudományban, mint amilyen a mozgás elmélete 

volt, moccanni sem lehetett. Az anyag erősségének, összetartásának és törésének a kérdése 

azonban másféle természetű volt, inkább gyakorlati tapasztalatokat és képzeletdús 

megfontolásokat igényelt, mintsem nehéz és körmönfont matematikai levezetéseket. És persze 

fejben kellett tartani, miként vélekedtek az anyag szerkezetéről az elődök, kivált a régi görög 

filozófusok, Démokritosz űrben zuhanó atomjaitól Arisztotelész űr létezését tagadó 

folytonosság-fogalmáig. Dehát ez az akkori műveltek körében szinte közhelynek számított, s 

ha valamit tán mégis meg kellett nézni, ott volt az érsek pompás könyvtára. A régi s friss 

mérnöki tapasztalatokban pedig nem volt hiány; még helyben is akadtak, olykor igencsak 

bonyolult, feladatok. Egy ilyenről maga az érsek számolt be később Galilei életrajz-írójának, 

Vincenzio Vivianinak: „Újra kellett önteni a torony nagy harangját, elkészült az öntőminta, de 

baj történt, mert mikor beöntötték az olvadt fémet, mindig szétterjedt a minta alatt. 

Gondolkoztak az emberek, hogy mi lehet az oka, és akkor Galilei Úr azt állította, hogy semmi 

más nem lehet, mint hogy a fém fölemelte a mintát. Kísérleti bizonyítékul készített egy pontos 

fa-modellt, elhelyezte fejjel lefelé, és megtöltötte söréttel. Aztán vett egy vizelet-üveget, 

belehelyezte a mintát úgy, hogy a fa és az üveg között egy piastra vastagságú rés maradjon. 

Most elkezdett higanyt önteni az üveg tetején, és azt mondotta, hogy amint a higany eléri az ő 

Úszó testekről írt könyvében meghatározott szintet, a maga csekély súlyával fel fogja emelni a 

söréttel teli famintát, amely hússzor annyit nyomott, mint a higany. És pontosan így történt; 

tehát ebből az következett, hogy a harangöntés biztonsága végett a mintát erősen le kell 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


kötözni és rögzíteni az alaphoz, amelyen áll. És így eljárva, másodjára az öntés csakugyan jól 

sikerült.”*  

Stillman Drake, akinél többet a szakmai részletek tekintetében tán senkinek sem 

köszönhet a mai Galilei-kutatás, úgy véli, hogy épp ez az eset irányíthatta Galilei figyelmét az 

Úszó testekről szóló régebbi könyve alapján a folyadékokra, s a folyadékokról beszélgetve 

fordult azután figyelme általában az anyag szerkezetének és erősségének kérdéseire. 

Akárhogyan is történt, már szeptemberben élénk levelezésbe kezdett néhány tanítványával 

tartógerendák töréséről és szilárdságáról, s egyikük egy ügyes levezetését bevette később a 

kész könyvbe is.* Mert már Sienában egy új nagy könyv írását kezdette el, egy könyvét, 

amely egyesíti majd a két régi könyv-tervet a mozgás tudományáról s az anyagok erősségéről. 

A kész nagy könyv két új tudományt alapoz majd meg, az anyag tudományát és a mozgásét, s 

ezzel elindítja az egész újkori fizika fejlődését. 

Ahhoz azonban, hogy ezt a nagy könyvét megírhassa, föltétlenül kellett otthona 

megszokott nyugalma, följegyzéseinek gazdag tárháza. Kérve-kérte hát újból római rabtartóit, 

hogy eresztenék végre haza. Róma, tán azért is, mert megsokallotta a sienai Galilei-

szabadegyetemet, most nem tiltakozott. Galilei 1633 decemberében elbúcsúzott Sienától, és 

hazatért Arcetribe, a Firenzét övező dombokon fekvő villájába, ahonnét az egész várost 

beláthatta. De ő és Ascanio Piccolomini többé nem szakadtak el egymástól: az érsek minden 

évben küldött jóféle sienai bort, beszámolt a szüretről, s vadakkal kedveskedett az őszi 

vadászatokról. Galilei pedig mindig hálával emlékezett a derék Ascaniora, aki élete 

legválságosabb pillanatában segített visszanyerni önbizalmát s munkakedvét. 

Mert bizony az álnok ítélet után iszonyatosan összetörten érkezett Sienába. Egy július 

végéről származó feljegyzés szerint „voltak éjszakák, mikor semmit se aludt, csak járkált fel s 

alá egész éjjel és fel-felzokogott, és oly vadul csapkodott, hogy komolyan fontolóra vétetett, 

nem kellene-é lekötözni a kezét.”* Erről a mélységesen elkeseredett Galileiről igazán nehéz 

elhinni azt a később széltében-hosszában elterjedt történetet, hogy amikor tanainak 

megtagadása után felemelkedett térdeiről, dacosan dobbantott s merészen bíráinak szemébe 

vágta: „Eppur si muove”, „Mégis mozog a föld”. Nem is találta a történeti kutatás ennek a 

legendának semmiféle bizonyítékát. De Drake úgy véli, hogy a híres szavak más alkalomból 

azért mégiscsak elhangozhattak. 1911-ben ugyanis restaurálásra került egy az 1640-es 

évekből származó festmény, amely az inkvizíció börtönében ábrázolja Galileit. A képet 

Murillo vagy valamelyik tanítványa festhette, s a keretről lebontva kiderült, hogy eredetileg 

jóval nagyobb volt, csak behajtották a széleit, s a behajtásban, ott, ahol a fogoly a keretre 

mutatott, tisztán kivehető volt a falon a felírás: Eppur si muove. De hogyan került a híres 

mondás ilyen hamar a messzi – és még a pápánál is pápább – Spanyolországba? A Galilei 

ügyekben az égvilágon mindenhez értő Drake erre is tudni vél magyarázatot. 

„Nagyon is jól illene Galilei karakteréhez, hogy abban a percben, mikor jóbarátja és 

házigazdája, Ascanio Piccolomini vendégszerető házát elhagyni készült, épp mielőtt fellépett 

az ott várakozó kocsira, dobbantott a lábával, meglehet kacsintott is a körülállókra, és 

elmondta a híres szavakat. Ascanio testvére, Ottavio akkor épp Madridban élt hivatásos 

katonaként. A történet föltehetően a családban maradt, hisz Galilei biztonsága érdekében 

tartózkodni kellett szélesebb körökben való terjesztésétől. Galilei halálakor azután Ottavio 

Madridban megrendelte a képet, közben szájhagyományban terjedtek a szavak, s egy 

évszázaddal később nyomtatásban is megjelentek”, éspedig angolul, egy Giuseppe Baretti 

nevű szerző Londonban kiadott könyvében. Itt azonban még nincs szó róla, hogy a szavak az 

inkvizíció előtt hangzottak el, a szerző a helyet és időpontot nem jelöli meg, csak 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


általánosságban jegyzi meg, hogy a szavak akkor hangzottak el, mikor Galileit „szabadon 

bocsátották”. De Galileit sohasem „bocsátották szabadon”, élete végéig a Szent Hivatal 

ellenőrzött foglya maradt, háziőrizetben. Ám ha valamikor csakugyan elmondotta volt a híres 

szavakat, hát az – véli Drake – leginkább akkor lehetett, amikor sienai újraéledése után 

elindult haza Arcetribe, folytatni és befejezni egész életét betetőző nagy művét, a Matematikai 

értekezések két új tudományrólt.* Azt a könyvet, amely az újkori természettudomány tán 

legfontosabb forrása lett,* s így szó szerint megmozgatta a világot. 

Kimondta-é a híres szavakat vagy se, végtére is keveset számít, hisz igazukat, az 

erőszakot legyőző értelem igazságát életével és művével bizonyította. Alakja példává 

magasodott, neve eszmévé finomult, és az emberiség szép tavaszaira buzdított, egész jelen 

szerencsétlen századunk elejéig. Jókai magától érthető természetességgel választotta a 

magyarság újraéledését elmesélő nagy regényének címéül a legendás szavakat, s Ady a 

Galilei-kör fiataljainak küldötte üdvözlő szép sorait: „Robogj föl Láznak ifjú serege…”(Új 

tavaszi seregszemle). 

De ma mintha megint inkább az a Galilei állana hozzánk közelébb, aki évekkel a 

gonosz pör után töprengve írta saját Párbeszédek-példányának margójára: „És ki kételkedhet, 

hogy a legszörnyűbb zavarokhoz vezet, ha az Isten által szabadnak teremtett elméket külső 

akarat előtti szolgai meghajlásra kényszerítik? Ha arra tanítanak, hogy saját tapasztalásunkat 

mások szeszélyeinek vessük alá? Ha akármiféle képzetlen emberek bíráskodhatnak 

hozzáértők felett, és hatalmuk folytán úgy bánhatnak velük, ahogyan csak akarnak? Efféle 

újítások alkalmasak rá, hogy lerombolják a közösségeket és aláássák az államot.”*  

Újítások? Hát nem volt-é ez mindig így? Szabadság és kényszer kényes egyensúlyában 

nem billen-é mindig és szükségképpen az utóbbi javára a mérleg nyelve? Galilei nem így 

érezte. Ő az elmék kényszerítését nemcsak természetellenesnek ítélte, hanem újdonságnak is; 

kizökkenésnek valami régebbi jobb állapotból, ahol a közösségeket még nem rombolta le és 

nem aknázta még alá az életet az önkény. 

  

2. Toszkán fények és árnyak  

Amikor Galilei született és fölcseperedett, a Toszkán Nagyhercegségben béke, jólét és 

viszonylagos szabadság uralkodott. Pisa, ahol Vincenzio Galilei fia 1564. február 15-én 

megszületett, s ahol Galileo keresztnévvel bejegyezték (a régi naptár szerint, mert Itáliában a 

Julius Caesar szerinti régi naptárt 1582-ben váltotta fel a Gergely-féle új időszámítás), a 

Toszkán állam afféle második fővárosa volt Firenze mellett. Az év egy részét itt töltötte az 

udvar, s itt volt az egyetem, amelyet 1543-ban, hosszú uralkodása hatodik évében alapított 

Cosimo de'Medici, Toszkána első nagyhercege. 

Másféle ember volt ez a Cosimo, mint ama másik, aki egy századdal azelőtt „a haza 

atyja” nevet érdemelte és küzdötte ki polgártársaitól. Az a Cosimo egy köztársaság felett 

uralkodott; kemény kézzel s olykor talán önkényesen, de polgártársai nagyobbik részének 

vonzása és választása szerint. Ennek az újabb Cosimonak azonban már nem polgártársai 

voltak, hanem alattvalói, és ez óriási különbség, még akkor is, ha az okos fejedelem – mint 

amilyen Cosimo nagyherceg volt – nem föltétlenül igyekszik hangsúlyozni. Nem a két 

Cosimo különbsége miatt különbözött mégsem annyira egymástól a XV. századi Firenze meg 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


a XVI. századi Toszkán állam; nagyobb erők működtek a mélyben, s ezek lökték Toszkána 

élére erőskezű fejedelemül Cosimo nagyherceget. 

Cosimo olyasféle uralkodó volt, mint amilyennek Machiavelli elképzelte azt a 

fejedelmet, aki tán sikerrel birkózhatik a XVI. századi Itáliára reátörő új veszedelmekkel. 

Machiavelli fejedelmében persze nehogy történelemkönyveink gátlástalan, bár okos 

zsarnokait lássa valaki; a nagy firenzei – a róla elterjedt közhiedelemmel éppen ellenkezőleg – 

mélyen megvetette a hatalom efféle megszállottjait. De hazája múltjának s jelenének 

élesszemű és aggódó figyelőjeként fölismerte, hogy a megváltozott világban Itália csak 

hozzáértő és hivatott vezetők segítségével lehet úrrá növekvő gondjain. A politika 

viszonylagos önállóságát hirdette és követelte, ahogyan majd évszázaddal későbben a 

természettudományét Galilei. 

A XV. századi Itália, hosszú belső küzdelmek és szerencsés világ-konstellációk 

következtében, többé-kevésbé független városállamok fényes galaktikája volt. Ennek a város-

galaxisnak legtündöklőbb, vagy legalábbis leghamarébb fölragyogó csillaga Firenze volt, a 

leggazdagabb Velence, a legjobban szervezett és leghatalmasabb Milánó, a legelőkelőbb 

Ferrara, a legtudósabb Urbino, a legtekintélyesebb pedig, pápai tiarával a fején, Róma. A 

szellem és művészet dolgaiban Firenze diktált, a kereskedelemben Velence, egyházi 

ügyekben Róma. De hány kisebb-nagyobb város sőt pici városka vívott ki magának mellettük 

rangot és nevet festészetben, szobrászatban, zenében, költészetben vagy valamilyen 

mesterségben! És mekkora hozzáértő műgond világít a legtávolibb mediterrán kisváros 

épületeiből máig! Ezek az emberek nem egyszerűen építeni tudtak: szinte maguktól utcákká 

és terekké rendeződő házaikból csak úgy sugárzik városuk iránti szeretetük és önbecsülésük. 

Ezeket az erényeket kívánta megőrizni Machiavelli, ennek érdekében írta meg könyvét A 

fejedelemről, aki a maga célratörő akaratával és tehetségével – olaszul és lefordíthatatlanul 

virtujával – úrrá tud lenni a közösséget fenyegető ellenségek s az embertől független vak erők 

felett. 

A XV. század legvégén két nagy esemény jelzi az itáliai város-galaxist fenyegető nagy 

változásokat. 1494-ben VIII. Károly francia király hadai – Milánó hívására – átkeltek az 

Alpokon, s két évvel elébb, 1492-ben, egy genovai kapitány, Kolumbusz Kristóf spanyol 

hajókkal fölfedezte az Újvilágot. Ide számíthatnánk egy harmadik eseményt is: 1498-ban 

gyulladt ki Firenze főterén Savonarola máglyája, ennek a jelentőségét azonban a kortársak 

még annyira se ismerték fel, mint az előző kettőét. Mert az csak nekünk annyira magától 

érthető, hogy Kolumbusz hajói nyomán a kereskedelem és a forgalom fő tengelye a Földközi-

tengerről az Atlanti-óceánra tevődött át, s így háttérbe szorult lassan a Mediterráneum szíve, 

Itália. A XVI. században a Földközi-tengeri kereskedelem és hajózás még különben se 

hanyatlott, s végig a gazdag Itália maradt a két Alpokon túli nagyhatalom, Franciaország és a 

Spanyol–Német Birodalom küzdőtere és vágyainak fő célja. 

Itáliai hatalmak vetélkedése vezetett a külső erők benyomulásához és dúlásaihoz, de a 

két nagy küzdelmébe itáliai államok egyre inkább csak egyik vagy másik szövetségeseként 

szólhattak bele, és soha nem tudhatták, szövetségesként vagy ellenfélként féljenek tőlük 

jobban. Francia lovagok, spanyol és svájci katonák, német zsoldosok rabolták és pusztították a 

gazdag városokat. Egyedül Velencének sikerült ügyes diplomáciával, hatalmas 

pénzáldozatokkal s nem utolsó sorban a középkorból megőrzött „jó kormányzás” 

gyakorlásával valamelyes kívülállást, viszonylagos békét és meglehetős függetlenséget 

kivívnia magának. Levantei birodalmát ugyan elrabolta a mind merészebben előrenyomuló 

török, de a dalmát tengerpart városkáinak gyöngykoszorújával ékesen az Adria igazi 



királynője maradt, s az Alpok útjainak kézben tartásával Dél tündöklő kapuja a német világ 

felé. Sőt, éppen most, az általános fölfordulás és válság közepette jutott gazdagsága és 

ragyogása tán legmagosabb csúcsaira. Velence megőrizte önmagát és alkalmazkodott az új 

időkhöz. Még az új nagy találmányból, a könyvnyomtatásból is Velence csinált először – tán 

épp türelmességének és függetlenségének köszönhetően – világraszóló nagy üzletet: 

könyvkiadást. 1475-ben nyitott nyomdát Velencében Erhard Ratolt, aki először adott ki 1482-

ben nyomtatott Euklidészt, s 1490-ben érkezett oda Aldo Manuzio, a velencei könyves 

mesterség fölvirágoztatója. 

Velence régi nagy riválisa, Firenze viszont lépésről-lépésre elveszítette féltve őrzött 

függetlenségét, és sorsa lassanként Rómáéval fonódott össze, elválaszthatatlanul; bár az első 

lépés a hosszú úton régi szabadságainak visszaszerzése volt. Amikor ugyanis VIII. Károly 

Milánó urának, Ludovico il Moronak a hívására – no, azért nagyon hívni nem kellett a királyt 

– betört Itáliába, Firenze ellenállt, a franciákkal paktáló Piero de'Medicit elűzte, visszaállította 

a köztársaságot, s Károly hadait búsás váltságdíjjal és milíciája jól látható erejével másfelé 

terelte. A király lemasírozott Rómába, megszerezte VI. Sándor pápa áldását és szövetségét, 

meghódította Nápolyt, ott hagyott egy kis francia helyőrséget, s gyorsan hazavonult az ellene 

felvonuló olasz seregek orra előtt, messzire elkerülve Firenzét, ahol Savonarola tüzes 

szavainak hatására puritán polgári erények váltották fel a gőgöt, a fényűzést, a pompát. 

Azazhogy inkább túlpuritánok, mert a szigorú barát a kapzsisággal, a 

megvesztegethetőséggel, a dőzsöléssel együtt kiprédikálta és kitiltotta a művészetet, a 

könyveket, a jólétet és tulajdont, a szelíd és ártatlan emberi örömöket is. Úgyhogy mágikus 

szavai egyre inkább csak üdvösségre felszánt híveinek fogyatkozó seregét ragadták magukkal. 

Észre is vette az agyafúrt VI. Sándor pápa a fordulatot, s gyorsan átokkal sújtotta az őt 

mindenféle kellemetlen igazsággal vádoló barátot. Savonarola habozva bár, de fölvette a 

kesztyűt, s egy hatalmas prédikációban megpróbálta a pápa fejére visszafordítani az átkot. De 

már nem járt sikerrel. A nép hangulatának köszönhette eddig is a hatalmát, s ez most ellene 

fordult. A pápa hivatalnokai minden ellenállás nélkül, kínvallatással terhes gyalázatos eljárás 

során juttathatták máglyára a nagy barátot és két rendíthetetlen hívét. De csak a meggyötört és 

megtört ember égett el a máglyán, szigorú szelleméből sok minden megmaradt, s nem is csak 

Firenzében. Luther Márton nemsokára elődjeként hivatkozott rá, s a mélyebb és tisztább hit 

igénye rohamosan kezdett terjedni mindenfelé. 

A velejéig világi VI. Sándor pápa utóda, II. Gyula pápa számolt is ezzel az új igénnyel, 

és vasmarokkal kezdett hozzá a rendcsináláshoz. A kirívóbb visszaéléseket fölszámolta, nagy 

építkezéseivel és bőkezű művészetpártolásával pedig kivívta kortársai és a történetírók 

csodálatát. Pedig annyi egyházfejedelemhez hasonlóan hatalomvágyó ember volt ő is, s 

méghozzá szűklátókörű katona. Firenze ellen például szövetkezett a spanyolokkal, s 

győzelmük után visszarakta a városra a megbízható Medicieket. A Medicieket aztán egy rövid 

időre sikerült még elűzni Firenzéből, de a spanyolok Itália nyakán maradtak. Helyesebben a 

Spanyol–Német Birodalom, mert az öreg Ferdinánd király unokájára, Habsburg Károlyra 

hagyta Spanyolországot, s Miksa császár halála után Spanyol Károlyt 1519-ben német-római 

császárrá választották, s mostmár ez a hatalmas birodalom állott szemben Itália csataterein I. 

Ferenc francia királlyal, aki különben szintén pályázott a császárságra. Ferenc volt a jobb 

hadvezér, de V. Károlynak sokkal több volt az embere és a pénze. S az utóbbi egyre többet 

számított a háborúban, nem is annyira azért, mert pénzzel katonákat s hozzáértő hadvezéreket 

– kivált a condottierékben bővelkedő Itáliában – egyaránt lehetett venni, mint inkább azért, 

mert az ágyúk elterjedése óta az erődítések és a felvonulások egyaránt sokkal, de sokkal többe 

kerültek, magukról az ágyúkról, a puskaporról és a golyóbisokról nem is szólva. Márpedig a 

csatákat mostmár elsősorban a tüzérség döntötte el. Amint Mohács mutatja, tudták ezt jól a 



pogány törökök is, akik jó tüzérségük segítségével feltartóztathatatlanul nyomultak előre, 

miközben a keresztény Európa legjobb seregei az itáliai csatatereken emésztették egymást, 

pápai áldással és gyakran pápai bíztatásra, fittyet hányva a magyarok segélykéréseire még 

akkor is, ha a szerencsétlen ország az ő végeláthatatlan birodalmuk része volt. Ha az a sok 

hiába elfolyt pénz és vér idejében ide áramolhatott volna… 

Az itáliai városok meg csak ráfizettek a spanyol-német segítségre csakúgy, mint a 

franciára. És nemcsak azért, mert a szembenálló seregek olasz földet s városokat dúltak fel; 

inkább azért, mert ebben az értelmetlen és végeláthatatlan hadakozásban a segítség gyakran 

több kárt és szenvedést okozott, mint az ellenség. V. Károly rettenetes Landsknechtjei például 

úgy kifosztották és földúlták 1527-ben a szövetséges Rómát, hogy ahhoz képest szinte 

mérsékeltnek mondható a török dúlása Budán. Vagy hétezer embert gyilkoltak le Rómában a 

megvadult Landsknechtek, gyermekeket és aggokat, nőket és férfiakat, válogatás nélkül. 

Szövetségesük, VII. Kelemen pápa is csak úgy tudta megmenteni az életét, hogy a főpapokkal 

s a katonákkal együtt a jól megerősített Angyalvárba menekült. Megtámadták a 

Landsknechtek a várat, de erős muskéta- és ágyútűz fogadta őket. Elesett a főparancsnokuk is, 

mégpedig az ördöngös ötvös és remek szobrász, Benvenuto Cellini golyójától, ha ugyan híres 

életrajzának hinni lehet. Annyi bizonyos, hogy a következő napokban Cellini alaposan 

kitüntette magát az ágyuk kezelésében. De mit sem ért a hősiesség: a spanyolok és a 

Landsknechtek, mihelyst beteltek a rablással és gyilkolással, visszaszállingóztak az 

ostromhoz, s a várat fel kellett adni. VII. Kelemen hatalmas váltságdíjjal váltotta ki magát 

szövetségesei fogságából, s Orvietoba húzódott vissza. 

Mihelyst a nagy római rablás – a sacco di Roma – híre eljutott Firenzébe, nyomban 

elűzték a pápa megbízottját, Passerini kardinálist és a Medicieket, s visszaállították a 

köztársaságot és a Savonarola által meghonosított Nagy Tanácsot. Milíciát szerveztek, s 

nekiláttak a védekezésnek. Okkal, mert VII. Kelemen – aki maga is Medici volt, s pápává 

választása előtt római helytartó Firenzében – megalázkodva V. Károly előtt Firenzére 

uszította a császár félelmetes spanyoljait és Landsknechtjeit. Firenze bezárkózott falai közé, 

ellátását pedig merész gerilla-hadviseléssel teremtette meg egy kiváló condottiere, Francesco 

Ferrucci, a vidék parasztjaiból szervezett sereggel. Ámde Ferruccit végül árulás 

következtében bekerítették és megölték, az utánpótlás nélkül maradt Firenzében pedig 

felütötte fejét a Medici-párt és kiegyezést követelt az ellenséggel. A város így elkerülte Róma 

sorsát, de a pápa hamarosan megérkező megbízottjai – megszegve a megegyezést – 

bebörtönöztették és kivégeztették a vezető köztársaságiakat, a Medici pápa pedig nagy 

ünnepélyességgel beiktatta a város fejedelméül Alessandro de'Medicit, az elűzött Piero fiának 

a természetes fiát. S mikor aztán ezt a kéjenc zsarnokot 1537-ben ledöfte egy másik Medici, 

V. Károly saját választottját, az ifjú – mindössze 18 éves – Cosimo de'Medicit állította 

helyébe, hogy még a netán francia szövetség felé ingó pápák közvetítését is kiiktassa. 

A saját szempontjából igen jól választott a császár. Cosimo mindvégig a spanyolok és a 

Birodalom hű csatlósa maradt a szövetségeket kötő és bontó nagy politikai kavargásban; II. 

Fülöp spanyol király afféle itáliai megbízottjának szerette magát tekinteni, bár gondja volt rá, 

hogy a francia királyt se haragítsa magára. De nem választott rosszul a császár a város és 

Toszkána szempontjából se. Cosimo kétségkívül nem volt az a népe jólétéért mindig 

mindenre kész állam-atya, akinek kortársai és közvetlen utókora hízelgően hirdette, de nem 

volt az a maradi zsarnok se, akinek később a történészek kikiáltották a szabad kereskedelem 

és a nyílt piacok áldásait (ha kellett, ágyúkkal is) bizonygató világban. Cosimo kora gyermeke 

volt: az állam érdekeit a sajátjaival azonosító egyeduralkodó, öntelt autokrata, de nem 

elvakult. Államában rendet, nyugalmat, közbiztonságot, több-kevesebb jólétet teremtett; a 



gazdagoknak többet, a szegényeknek kevesebbet. Mindenekelőtt rendbehozta az állam zilált 

pénzügyeit. 

A jövedelmek alapja továbbra is a földadó maradt, a hagyományos „tized”. Cosimo 

ezen nem változtatott. Alkalomadtán, kivált a Sienával vívott kegyetlen háború idején, a 

szokásos kényszerekhez is folyamodott, de a kirótt „kölcsönök”-ért tisztességgel fizette a 

kamatot a polgároknak. Általában igyekezett egyenletesebben elosztani a közteherviselést, s 

áttekinthetőbbé és mindenkinek biztosan kiszámíthatóvá tenni az adózást. Éppen ezért 1561-

ben eltörölte az önkényesen kivetett adót, a gyűlölt „arbitrio”-t, amivel addig tetszés szerint 

sújthattak bárkit és bármit, embert, házat, árut, bármikor. Elhatározta – közli rendeletében –, 

„hogy megszünteti és teljességgel eltörli az arbitrio elavult terhét, mint amely káros az 

egyénnek és igazságtalan a köznek.”* Rendet és megbízhatóságot teremtett a vámok és a 

közvetett adók középkoriasan kusza rendszerében is. Állami kézbe vette a só-árusítást, és 

ebből a só-monopóliumból tekintélyes összegeket zsebelt be, így például 1561-ben 96 098 

forintot. Az összeg tekintélyessége lehetővé tette Cosimónak, hogy ne gyötörje alattvalóit 

különféle forgalmi adókkal. Megadóztatta viszont a szerződések mindenféle formáját: az 

adásvételi szerződéseket, az örökösödési és ajándékozási okiratokat, a cseréket, a föld- és 

házbérleteket, az ingóságok kikölcsönzését; az égvilágon mindent, amit az egyének és a 

közösségek gazdasági vállalkozásaiból a hivatal ellenőrizni tudott. Az 1561-es esztendőben ez 

a hivatal is bekasszírozott 50 515 forintot. Az összeget a só-monopóliumból származóval 

összevetve látható, hogy Cosimo okos közgazdaként ügyelt rá, nehogy túlzott terhekkel 

lohassza a vállalkozási kedvet kereskedelemben és iparban. 

Ezt a vállalkozási kedvet igyekezett vámpolitikájával is serkenteni. Az otthon is 

megtermelt árukra borsos behozatali vámot vetett ki, a kivitelt pedig – a kor 

gazdaságpolitikájával összhangban – minden eszközzel igyekezett segíteni. Különféle helyi 

vámkedvezményekkel törekedett föllendíteni Pisa és Livorno tengeri kereskedelmét. 

Kiépítette a livornoi kikötőt, hogy odacsalogassa az angol és holland hajókat, s jelentős 

engedményeket adott a 100 mérföldnél messzibb szállított áruk vámjából. Nagy gondot 

fordított utak építésére és karbantartására, hiszen Toszkána fő kiviteli termékei, a posztó, a 

selyem, a gabona, mind szállítás-igényes termékek voltak. 

Az ipar hagyományos céhes kereteit Cosimo nem bántotta; nem korlátozta 

önállóságukat. Szidták is eleget később a gazdaságtörténészek, hogy nem ismerte fel „a kor 

szavát”, és nem törte szét a céhek középkori kereteit. Dehát Cosimo jól megvolt a céheivel. A 

posztósok a maguk több évszázados szervezetével például jól ki tudták használni a piac 

megnyíló lehetőségeit, amint a spanyolokkal háborúzó Németalföld s a belső bajaiba 

bonyolódó Franciaország nem tudott versenyezni. A selyemiparban, ebben a jellegzetesen 

minőségi iparban, a céhek szigorú követelményei pedig még inkább növelték az áru értékét és 

eladhatóságát. Úgyhogy átmenetileg meg is fordult a posztótermelés hanyatlása: az 1539-es 

16 ezerről 1560-ban 30 ezer végre (pezze), 1561-ben pedig 33 ezerre ugrott, s kisebb-nagyobb 

ingadozásokkal így tartott Cosimo egész országlása alatt.* Meg is tett érte Cosimo mindent: 

nehezítette a posztó és a posztóáruk behozatalát Toszkánába, a mestereket kötelezte, hogy az 

államon belül dolgozzanak, meghatározta a termék minőségét és típusait, előírta az árakat és a 

munkások fizetését. A Firenze legelőkelőbb családjaihoz tartozó posztósokat azonban szépen 

eltérítette a szakmától, különféle állami hivatalokkal, kitüntetésekkel, megbízásokkal. A 

kisebb pénzűeket támogatta, akik kis és közepes tőkével kis és közepes kereskedőknek 

dolgoztak. Hosszú távon persze megbosszulta magát ez a politika, hisz a drága fejlesztésekhez 

szükséges tőke kivonódott a termelésből, de Cosimo elérte a célját: senki véle gazdagságban 

nem versenyezhetett, s így nem fenyegethette abszolút hatalmát. 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


Ő maga viszont ezt az abszolút hatalmat korlátlanul kihasználhatta a saját 

meggazdagodására. Nem kezelte külön a kincstár és a saját vagyonát. Így például 

állampénzen olcsón fölvásároltatta aratás után a gabonát, s aztán jó áron eladva, a „kölcsön” 

visszafizetése után nyugodtan zsebretette a hasznot. Hasonlóképpen járt el a 

fémkereskedelemben, a bányászatban, de ugyanígy kezébe kaparintotta az Antwerpenből 

származó áruk (réz, drágakövek, fűszer, szövetek) firenzei és általában itáliai viszonteladását. 

Egy összesítés szerint egész uralkodása alatt 359 695 scudo kölcsönt vett fel és 992 940 

scudot adott kölcsön, jórészt idegen fejedelmeknek. Így például II. Miksa császárnak 1565-

ben 200 000 scudot kölcsönzött s aztán 1566-ban újból 50 000-et.*  

A kereskedőfejedelem tehát márcsak saját anyagi érdekében is igyekezett jól 

megszervezni az államot. Szorgos tisztviselők könyvelték hivatalaiban az ügyeket, mint 

valami nagy üzletházban. Éppen ezért pontos népszámlálást is tartott 1558-62-ben. A „régi 

állam”, tehát a Siena hozzácsatolása nélküli Toszkána 110 514 „tűzhely”-ből, azaz családból 

állott, 560 354 ember élt benne. Firenzének 59 216, Pisának 10 069, Pistoinak 5 845, 

Arezzonak 5 693 lakosa volt. 3 és 5 ezer közötti városok voltak továbbá Prato, Cortona, San 

Sepolcro, Pescia, Volterra, Mentepulciano, Colle Valdesa. Az egykori Sienai Köztársaságnak 

az 1596-os népszámlálás szerint 134 832 lakosa volt, ebből Sienában élt 25 589.*  

Nem volt tehát nagy Cosimo nagyherceg országa, még akkori mértékkel se. De nem is 

lakosai száma határozta meg helyét és tekintélyét a világban. Mégcsak nem is teljesen a 

nagyherceg államával összeszövődött gazdagsága. Ügyes diplomácia is kellett hozzá, ahogyan 

nélkülözhetetlenné tudta tenni magát a spanyol és a német Habsburgok előtt, valóságos itáliai 

ügyvivőjükként, úgy, hogy közben a francia királyt se ingerelje fel. Toszkána szilárd pont volt 

az itáliai városok és államocskák szövetségeket kötő és bontó kavargásában. Ezt a 

szilárdságot jutalmazta II. Fülöp a véres háború árán meghódított Sienával, ahol utoljára 

készülődtek tekintélyes firenzei száműzöttek a leszámolásra. És ezt a szilárdságot akarta 

jutalmazni IV. Pius pápa – akit Cosimo segített a trónusra – a főhercegi címmel. 

Ámde így túlságosan közel került volna rangban a Habsburg család tagjaihoz, 

megállapodtak hát a nagyhercegi címben. IV. Pius azonban időközben meghalt, s utóda, V. 

Pius nem Cosimo embere volt; alkura és megalkuvásra került hát a sor. V. Pius vakbuzgó 

ember volt, a kegyetlen Caraffa-pápa, IV. Pál alatt – aki formálisan is szentesítette az eretnek-

gyanúsak kínvallatását – az inkvizíciós bíróság tagja. Az inkvizíció kivetette a hálóját egy 

előkelő és felvilágosult firenzeire, Pietro Carnesecchire, akinek a családja ismert Medici-párti 

volt, s akit műveltségéért és eszéért Cosimo nagyra becsült. Próbálta hát menteni, de látva a 

pápa hajthatatlanságát, bölcsen visszavonult és kiadta hívét. Cernesecchit 1567. október 3-án 

lefejezték és megégették mint eretneket, Cosimo pedig megkapta a hőn áhított nagyhercegi 

címet. Az új rang azután még szorosabbra fűzte Firenze és Róma szívbéli szövetségét, s 

Toszkána lett az ellenreformációs egyház fő világi bázisa. Nem ok nélkül rémült úgy meg 

Galilei nagy barátja, Paolo Sarpi, mikor hosszú diplomáciai útjáról hazatérve Velencébe 

meghallotta, hogy a tudós hazaköltözött Firenzébe. Ha valaki, hát Sarpi aztán tudta, mitől 

ijedt meg, hiszen ő írta meg először és máig legtökéletesebben a tridenti zsinat történetét. 

A tridenti zsinat eredetileg azért gyűlt egybe, hogy rendet teremtsen a római egyház 

összekuszálódott és bizony nemegyszer szennyes ügyeiben. Eleinte azok voltak ott 

többségben, akik Contarini bíboros vezetésével keresték a visszatérést a tisztultabb és 

mélyebb katolikus hithez. De alig gyűlt össze 1545 decemberében a zsinat, nyomban 

felháborodottan tiltakozni kezdett V. Károly császár, aki gyors és látványos politikai 

döntéseket várt, hogy aztán visszakényszeríthesse gyorsan szaporodó lutheránus alattvalóit az 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


egyházba. De nem volt elégedett III. Pál pápa se, aki meg a katolikus dogmák szigorú 

kidolgozását várta a zsinattól, hogy pontosan körülírhatók legyenek az eretnekség kritériumai. 

Fel is függesztette egy időre már 1548-ban a zsinatot. Tudott ő jobb eszközt céljai elérésére. 

Egy fiatal spanyol lovag, Loyola Ignác súlyos sebesüléséből fölépülve új szerzetesrend tervét 

dolgozta ki, egy rendét, mely vakbuzgóságot és tudományt egyesítve katonás vasfegyelemmel 

terjessze az igaz katolikus hitet. Loyola nagy vállalkozására 1540-ben áldását adta a pápa, 

útjára indítva a nagyjövőjű Jezsuita-rendet. S amikor a zsinat felfüggesztések és hosszas 

huzavonák után 1562-ben újra munkába kezdett, ott már Loyola barátja és a rend második 

generálisa, a hajthatatlan Lainez volt a hangadó. III. Pál ekkor már régen nem élt, de a zsinat 

az ő szellemében kérlelhetetlen szigorral írta körül a katolikus dogmákat és Loyola 

szellemében vasfegyelemmel követelte meg szószerinti betartásukat az utolsó betűig. Ezután 

halálos bűnnek számított a legkisebb eltérés a dogmáktól; de még a hívők szándékait is ki 

kellett kurkászni, s szigorúan büntetni kellett. S ha az eretnekség gyanúja fölmerült – 

följelentőkben persze akkor se volt hiány –, következett a kínvallatás, s ha beigazolódott az 

eretnekség vádja – mi nem igazolódik be, ha a bírák úgy akarják –, az ítélet csak halál 

lehetett. V. Pius, a vakbuzgó aszkéta-pápa Trident új szellemében lobbantotta lángra a 

szerencsétlen Carnesecchi máglyáját, és Trident szellemében szekundált neki engedelmesen 

Toszkána nagyhercege, aki különben maga hívta volt be államába a jezsuitákat, választotta 

gyóntatójául Lainez atyát, s az inkvizíciós bíróságnak is helyet adott. Az államalapító 

politikáját azután híven és változatlanul követték utódai. Galilei sorsa voltaképpen már itt, 

születése táján eldőlt volna, a tridenti szellem uralomrajutásával? Dehát Galilei soha nem 

vonta kétségbe a katolikus egyház dogmáit, nem sértette soha egyetlen betűjüket semmilyen 

tanítása. Ő maga békésen nevelkedett fel a mindenféle vallási vagy politikai villongástól 

mentes Toszkánában, a Tridentben lerögzített katolikus hit elvei és gyakorlata szerint. S az ő 

első mesterei is a jezsuiták voltak: jezsuita professzorok könyveiből tanult, ezek formálták 

tudásának és gondolkozásának az alapjait. S aztán az ő patrónusaként az uralkodó nagyherceg 

a maga módján sokkal többet próbált tenni érte, mint Carnesecchiért I. Cosimo. S a közben 

eltelt évtizedek különben is mintha a szigor és vakbuzgóság enyhülése érdekében munkáltak 

volna. Meghurcoltatásain töprengve az agg Galilei mindenesetre nyomatékkal idézte egyik 

levelében egy tekintélyes jezsuita, Grienberger atya szavait: „Ha Galilei meg tudta volna 

őrizni az Atyák és a Kollégium jóindulatát, hírnévvel élhetné világát, és e sok 

szerencsétlenség nem sújtotta volna őt, és tetszése szerint írhatna mindenről, akár a Föld 

mozgásáról is.” „Láthatja tehát – fűzi az idézett szavakhoz Galilei –, hogy nem ez vagy az a 

vélekedésem kényszerítette rám a küzdelmet, hanem csupán a jezsuiták haragja.”*  

De így volt-é csakugyan? „A jezsuiták intrikáit – kommentálja Galilei véleményét Emil 

Wohlwill, a századelő nagy Galilei-kutatója – nem ismerjük; de azt tudjuk, hogy Galilei 

üldöztetésének és elítélésének az oka a pápa haragja volt, melynek fölébresztéséhez és 

tüzeléséhez jól értettek a jezsuiták. Ma már tudjuk, hogy VIII. Orbán személyében sértett 

vádlója és bírája volt Galileinek.”*  

Ma már újból nem tudjuk, nem tudjuk pontosan, hogy kik mozgatták és milyen erők a 

nagy pört. Új tények és új szempontok merültek fel, újból előtérbe látszik kerülni a jezsuiták 

haragja, s az emberi kicsinyességek és hiúságok mögött föltűnni látszik a maga embertelen 

szigorával a dogma, Trident könyörtelen szelleme. De végleges válasz nincsen, a Galilei-pör 

aktáit csak fölnyitni lehet, a biztos megfejtés tudatában becsukni nem. 

  

3. A pisai ferde torony árnyékában  

javascript:void(0)
javascript:void(0)


Galileo Galilei apja, Vincenzio (kb. 1520–1591) teenager éveit taposta, mikor a 

Mediciek Firenzében átvették a hatalmat.* Családja régiségben vetekedett a Mediciekével, ha 

persze előkelőség és gazdagság tekintetében ég és föld választotta is el őket. 1343-ból 

jegyeztek fel a Köztársaság tizenkét priorjának egyikeként egy bizonyos Tommaso di 

Boniautit, akinek az unokája hírneves orvos lett, Firenze egyetemének professzora, s az ő 

Santa Croce templom padlójába helyezett sírkövén olvasható először a Galileo Galilei név.* Ő 

vette-é fel először a Boniauti mellé vezetéknév gyanánt a Galileit vagy valamelyik elődje, 

máig vitatkoznak rajta a történészek.  

Vincenzio Galilei zenésznek készült. Szép hangja volt és jól játszott a lanton. Erre a 

hangszerre zenét is írt, s előadóművészként is sikereket ért el. Fölfigyelt rá Giovanni Bardi, a 

firenzei camerata (afféle előkelő zenélő kör) lelke,* s támogatásával Vincenzio Velencébe 

utazott tanulni a kor hírneves zeneteoretikusához, Gioseffo Zarlino mesterhez. Életrajzíróinak 

egy része fölteszi, hogy annyi firenzeihez hasonlóan Vincenzio posztókereskedelemmel is 

foglalkozott, s tán üzleti ügyben járt Pisában, ahol 1563-ban nőül vette Giulia Ammannatit 

(1538–1620).* Pisa nincsen messze Firenzétől, s akármivel is foglalkozott még Vincenzio, a 

zenével bizonyosan nem hagyott fel. 1570 körül újra Firenzében él, s a camerata úri 

műkedvelőivel a zenei harmónia megértésén fáradozik. A zene a kor művelt embereinek nem 

egyszerűen nemes szórakozást és művészetet jelentett. Sokkal többet sejtettek benne; akadtak, 

s nem is kevesen, akik egyenesen a kozmosz titkait vélték megfejthetőnek a zenei 

harmóniából. Vincenzio és előkelő barátai efféle misztikus reményeket nem igen tápláltak, ők 

a zene racionálisan leírható törvényeit keresték, a legmegfelelőbb skálák hangközeit. De akár 

misztikus harmóniákat, akár racionális törvényeket keresett valaki, mindenképpen az antik 

példából kellett kiindulnia, a kor humanista antikvitás-tisztelete ezt írta elő. Így járt el 

Vincenzio mestere, Zarlino is. A pythagoreusokra és Ptolemaioszra hivatkozva az összhangzó 

húrok hosszát egész számokkal: kettővel, hárommal, néggyel, öttel és hattal vélte 

kifejezhetőnek.* Megtanulta Vincenzio is példásan a legendás ókori elődöktől, amit csak 

lehetett, de a döntést a tapasztalatra bízta.* Egy mérőrúd felé kifeszítettek egy húrt, és saját 

fülükkel ellenőrizték a hosszúságokat. És azt találták, hogy használható skálát fölépíteni ilyen 

egyszerű és pontos számbeli összefüggésekre nem lehet. A muzsikus fülét nem helyettesítheti 

semmi.* Vincenzio Velencében akarta közölni eredményeit, de Zarlino meggátolta. Így 

Firenzében jelent meg a könyv, 1581-ben.* Meglehetős feltűnést keltett, s nem is csak Firenze 

és Velence táján. Johannes Kepler többször is nagy elismeréssel nyilatkozott róla, s 

fölhasználta a kopernikánus világképet tárgyaló nagy művében, A világharmóniában.* A 

hetvenes évek közepéig Vincenzio családja Pisában élt,* ekkor azonban az egész család 

Firenzébe költözött, s a biográfusok fölteszik, hogy Vincenzio kísérletei tán hatottak a 

teenager-évei elején járó Galileora. Vagy csak már érett ifjúként vett részt apja kísérleteiben, 

amikor pisai tanulmányait abbahagyva hazatért Firenzébe?* Ki tudja. A gyermek 

mindenesetre kiválóan megtanult játszani a lanton, s később orgonálni is. Cseperedvén beadta 

atyja a Firenze melletti Vallombroso kamalduli kolostoriskolájába. Tetszhetett neki a csöndes 

élet s a sok muzsika, mert jelentkezett noviciusnak, azaz kispapnak, ámde atyja valami jobban 

kereső pályára szánta a gyermeket, s szeme gyengeségére hivatkozva gyorsan kivette a 

kolostorból.* Az ifjú otthon tanulgatott, muzsikálgatott, míg atyja 1581 őszén beíratta a pisai 

egyetemre, az orvosi fakultásra.* Akkoriban egy közepes orvos is jobban keresett a 

leghíresebb zenésznél. 

De Galileot nem érdekelték az orvosi tudományok. Híre ment ennek, s a legenda szerint 

az aggódó Vincenzio egyszer váratlanul betoppant, hogy rajtakapja a lógáson. De 

megnyugodva látta, hogy fia elmélyülten olvas. Azt azonban már nem vette észre, hogy nem 

Galénoszba merült el, hanem Euklidészbe.*  

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Az egyetemek középkorból eredő tanulmányi rendje szerint orvosok, teológusok és 

jogászok egyaránt egy előkészítő fakultást, a facultas artiumot látogatták szakmai stúdiumaik 

megkezdése előtt, és sokáig azt hitték, hogy az itteni tanulmányaiból származnak Galilei 

jegyzetei az arisztotelészi logikáról, fizikáról és kozmológiáról. Kiderült azonban, hogy 

valószínűleg jóval későbbiek ezek a jegyzetek: jezsuita tanárok nyomtatott és kéziratos 

tankönyveiből másolta ki Galilei, mikor a Pisai Egyetemre került professzornak. Nem tudjuk 

hát, hogy mivel töltötte a nem kedvelt orvosi stúdiumokon túl medikusként az idejét Galilei. 

Valószínűleg zenélt, múlatta az időt diáktársaival, sokat olvasott. Festegetett már akkor is, 

vagy erre csak később kapott rá, a firenzei Rajzakadémián? Festő barátja, Lodovico Cigoli 

emlegette, hogy Galileitől tanulta meg a perspektíva fortélyait, ő maga pedig később 

megjegyezte egyszer, hogy bár választotta volna inkább a festészetet, mint a tudományt. Igaz, 

hogy ez már meghurcoltatása után történt. Akárhogyan is volt, annyi bizonyos, hogy Galileo 

pisai diákévei alatt nem zárkózott be egyetlen szakma keretei közé, legyen az mégoly érdekes 

és szerteágazó, mint a matematika. 

A pisai medikus vakációit mindenesetre főként matematikai tanulmányokra fordíthatta. 

Vincenzio eleinte hallani sem akart róla, hogy fia ne orvos legyen, de aztán barátja, Ostilio 

Ricci, a Rajzakadémia matematika tanára rábeszélte, hogy ne kényszerítse a fiút tehetsége 

ellenére. Az apa végül engedett, s Galileo a kötelező előadások lehallgatása után, de 

doktorátusával már mit sem törődve, 1685 tavaszán távozott a Pisai Egyetemről. 

Dehát matematikusként még nehezebb volt megélni, mint zenészként. 

Magántanítóskodott Firenzében és Sienában, utóbbi városban nyilvános előadásokat is vállalt. 

Igyekezett egy kis hírnévre szert tenni, hisz állást csak így remélhetett. Szerkesztett 1586-ban 

egy ügyes kis hidrosztatikai mérleget, Arkhimédész elve alapján a folyadékok felhajtó 

erejéről, s hozzá La Bilancetta (A mérlegecske) címen egy tudományos használati utasítást, 

Arkhimédészre hivatkozva s nem fukarkodva dicséretében. Említi természetesen a jól ismert 

történetet Hierón király koronájáról, s megjegyzi, hogy Arkhimédész aligha úgy jöhetett rá a 

hamisításra, mint a legenda tartja. „A közölt módszer – írja – hamis és nélkülözi a 

matematikában szükséges pontosságot. Gyakran töprengtem, miként történhetett. Végül 

szorgalmasan átvéve mindazt, amit Arkhimédész Az úszó testekről és Az egyensúlyban lévő 

testekről szóló könyvében bizonyít, kigondoltam egy módszert, amellyel a feladat exact 

módon megoldható. Azt hiszem, hogy ugyanígy dolgozhatott Arkhimédész is, mivel az eljárás 

nemcsak precíz, hanem olyan bizonyításokra alapul, melyeket maga Arkhimédész fedezett 

fel.”*  

Arkhimédészt persze igen jól ismerték és rettentően tisztelték a XVI. század végi 

Itáliában.* A könyvnyomtatás és a könyvkiadás nagy forradalma az antik matematika, 

csillagászat és mechanika megismerésében és fölélesztésében tán még sokkal nagyobb 

fordulatot hozott, mint a filozófia, történetírás és irodalom területén, hiszen a matematikai 

műveknél hasonlíthatatlanul nagyobb súllyal esett latba a pontosság, s tán még fontosabb volt, 

hogy a viszonylag olcsó könyvet mindenki megvehette, akit érdekelt, s egy-egy hosszabb s 

nehezebb levezetést tetszés szerint újra meg újra fölüthetett, míg meg nem birkózott vele. Az 

antikvitás nagy eredményeit: Euklidész, Arkhimédész, Hérón, Ptolemaiosz, Apollóniosz, 

Diophantosz műveit hirtelen emberek százai vehették egyszerre kezükbe, és szorgos 

ismétléssel megemészthették a nehéz föladatokat.* A kiadások többsége latin volt, de az 

igényesebbek hamarosan ellenőrizhették a szövegeket görög eredetiben is, és az érdeklődés 

föléledésével párhuzamosan megjelentek az első olasz fordítások. Niccoln Tartaglia – aki 

azért maradt „Dadogó”, mert kicsi korában átszúrta a torkát egy francia katona – olaszra 

fordította Euklidészt, Arkhimédésztől egyet s mást,* s Tartaglia tanította Ostilio Riccit, akitől 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


viszont az ifjú Galilei tanult. De Galilei – márcsak medikusként eltöltött évei miatt is – 

kitűnően tudott latinul, s használhatta Federico Commandino 1558-ban Velencében megjelent 

mintaszerű Arkhimédész-kiadását. Commandino* valóságos Arkhimédész-divatot teremtett 

Közép– és Észak–Itáliában; a kisebb-nagyobb fejedelmi udvarok ugyanúgy törekedtek rá, 

hogy meglegyen a maguk házi „Arkhimédésze”, mint ahogyan nemrégiben házi 

humanistáikkal és történészeikkel dicsekedtek. Az új divat gyorsan terjedt az Alpokon túl is, s 

a könyvnyomtatás segítségével az antikvitás fölfedezésének utolsó nagy fázisaként – 

elsősorban a fejedelmi udvarokban, az új divattal hírnevüket öregbíteni kívánó fejedelmek 

támogatásával – pezsgő matematikai humanizmus bontakozott ki, és ez a matematikai 

humanizmus vezetett át – kitérőkkel, akadályok és vetélytársak leküzdésével, s gyakran 

emberi tragédiák árán – az újkori természettudományba.*  

De nemcsak az antik matematika irányába tágult ki a humanizmus. Megnőtt az 

érdeklődés az éppen elmúlt évszázadok szellemi eredményei iránt is, kivált Itáliában, ahol a 

múlt törés nélkül épült be a jelenbe, s a városállamokban a polgári öntudat fő-fő táplálója volt. 

Firenzében külön társaság, az Accademia Fiorentina ápolta a helyi hagyományokat, s az ifjú 

Galilei növekvő elismertségét bizonyítja, hogy a tekintélyes társulat őt kérte fel az Isteni 

Színjáték egy régen vitatott részletének kommentálására. Dante ugyanis a maga valóságon 

túllátó realizmusával pontosan körvonalazta a pokol bugyrait, de nem rögzítette pontosan 

méreteit, valamint elhelyezkedését a Föld belsejében és a földfelszínhez képest. A firenzei 

Antonio Manetti a XV. században kidolgozott ugyan egy lehetséges megoldást, ám ezt a 

következő században a velencei Alessandro Vellutello alapjaiban bírálta. A két nézet közötti 

pártatlan döntésre kérték fel Galileit, természetesen remélve, hogy a firenzei javára fog szólni 

az ítélet. Így is történt, azonban nem ez az érdekes. Az érdekes az, ahogyan Galilei belefog a 

feladat megoldásába: „Képzeljünk el egy egyenest, amely a Föld térfogati középpontjától 

(amely egyben az Univerzum súlypontja) Jeruzsálemig tart…”* Dante poklának 

szempontjából természetesen teljesen közömbös a térfogati középpont és a súlypont 

megkülönböztetése; ezt már az új arkhimédészi pontosság-igény téteti hozzá Galileivel. Itália 

kétféle humanizmusa, a matematikai és az irodalmi összefonódik itt, hogy előkészítse a nagy 

mű megszületését a két fő világrendszerről. Egyelőre azonban körülírtabb kérdések érdekelték 

az ifjú tudóst: a súlypont és a mozgás problémája.  

A mozgást Arisztotelész nyomán általában úgy képzelték el, mint valami 

„mozgatottságot”. Ami mozog, azt mind mozgatja valami.* Az „erőszakos” mozgások 

esetében egy külső „ok”, a „természetes” mozgásoknál pedig a test „nehézsége” és 

„könnyűsége”. Ha egy testben több a nehézség, akkor esni fog a Föld középpontja felé, ha 

meg a könnyűség a több, akkor emelkedni fog az ellenkező irányba, és ez a mozgás 

mindaddig tart, amíg a test meg nem találja nehézség-könnyűség aránya szerint előírt helyét 

ebben a Hold alatti világban, ahol épp nehézség-könnyűség szerint rakódnak egymásra az 

elemek: föld, víz, levegő, tűz.* Mennyiségileg is megbecsülte Arisztotelész, hogy a 

természetes mozgás sebessége hogyan aránylik egymáshoz vízben és levegőben, és hogyan 

függ ugyanazon közegben az eső test súlyától. Épp ezeket a kvantitatív becsléseket kezdték 

aztán ki különféle körülményekre kigondolt ellenpéldákkal Arkhimédész modern hívei. Kivált 

Giovanni Battista Benedetti jeleskedett ezen a téren. Megmutatta, hogy Arkhimédész 

törvénye alapján sokkal jobban értelmezhetők Arisztotelész mennyiségi példái, s ezen túl 

megvan az arkhimédészi megközelítésnek az a haszna is, hogy a közegellenállás megszűnése 

esetére – azaz az űrben – nem következik belőle végtelen sebesség. Ez a „haszon” persze 

nézőpont kérdése: Arisztotelész épp azért vélte nagyon is valósághűnek a maga sebesség-

fogalmát, mert végtelen kicsiny ellenállás esetére végtelen nagy sebesség, azaz lehetetlenség 

következik belőle. Így tehát a logika törvényei szerint „bebizonyította” az űr lehetetlenségét. 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Világmodell, mozgás és űr az arisztotelészi világképben szervesen összefonódtak, s ha 

valahol valami felfeslett, könnyen megbomolhatott az egész.*  

Se Benedettinek, se az őt követő ifjú Galileinek nem ez volt természetesen a célja.* Ők 

csak Arisztotelész kvantitatív mozgás-példáira kívántak szerkeszteni egy másféle mozgás-

modellt Arkhimédész hidrostatikája alapján; Galilei méghozzá számadatokkal, ami persze 

egyáltalán nem jelenti, hogy bármit is mért volna. A számok itt még csupán a könnyebb 

megértést szolgálják; Galilei szeretett számokban gondolkozni. Ezt a szokását jegyzeteiben 

később is megőrizte, nem kevés gondot okozva a kéziratait kutató tudománytörténészeknek, 

akik máig parázs vitákat vívnak, hogy mikor mért tényleg Galilei s mikor használta csupán 

gondolatai megkönnyítésére a számokat.  

De szerette Galilei a fordított utat is: fizikai megfontolást alkalmazni matematikai 

feladat megoldására. Így járt el első nagy matematikai sikere esetében, a forgásparaboloid 

súlypontjának a meghatározásánál. A súlypont-meghatározások éppen Arkhimédész nyomán 

a matematikai humanizmus legfontosabb témáihoz tartoztak, itt érlelődtek azok a módszerek, 

amelyek évtizedekkel később majd az integrálszámításhoz vezetnek. Az eljárásnak megvolt a 

maga jólismert arkhimédészi „forgatókönyve”. Fel kellett bontani a forgástestet beléje írható 

és köréje írható körhengerekre, azután meg kellett mutatni, hogy a beosztás finomításával a 

körhengerek összességének a súlypontja csakis a forgástest súlypontjához közelíthet, köréje 

írt és beírt beosztás esetében egyaránt, különben ellentmondásra jutunk. Ami a henger-

beosztást illeti, így járt el Galilei is, a továbbiakban azonban nem követte a bizonyítás 

forgatókönyvének nehéz logikáját. A parabola alap-összefüggését (amit mi y = ax2 alakba 

írunk) felhasználva ugyanis nyomban belátható, hogy a csúcstól számítva az egymást követő 

hengerek térfogatai 1 : 2 : 3 : 4 : 5 : … arányban állnak egymással (mert a beosztásban x2 = 

2x1, x3 = 3x1, stb.), Galilei tehát gondolatban szerkesztett egy „mérleget”, s felfüggesztett rá 

egymástól egyenlő távolságra öt súlyt úgy, hogy a második kétszerese legyen az elsőnek, a 

harmadik háromszorosa, a negyedik négyszerese és az ötödik az ötszöröse. Azután a súlyok 

ügyes átrendezésével és egy kis számolással kiokoskodta, hogy a mérleg akkor lesz 

egyensúlyban, ha a felfüggesztési pont kettő az egyhez arányban osztja karokra. És mivel 

nyilvánvalóan nem az számít, hogy pont 5 súly függjön, hanem a súlyok aritmetikai sorozat 

szerinti növekedése, Galilei nagy magabiztossággal állapítja meg, hogy a forgásparaboloid 

hengerbeosztásával nyert test súlypontja a beosztás finomításával „bármely adott távolságnál 

közelébb hozható a forgásparaboloid súlypontjához”.*  

Erre a bizonyításra méltán volt büszke Galilei, hát még ha tudta volna, hogy mennyire 

hasonlóan kerülte meg maga Arkhimédész is körülményes logikai „forgatókönyvét” a 

parabolaszelet területének kiszámításánál! Nem tudhatta persze, mert Arkhimédésznek ezt a 

munkáját csak 1908-ban találták meg egy kivakart, majd újra teleírt pergamenen. Galilei nem 

is sejtette, hogy éppen itt jár gondolkozása legközelebb nagy elődjéhez. 

Az eredményt elküldte Itália két neves matematikusának, Christopher Clavius atyának 

és Guidobaldo del Monte márkinak. Clavius a jezsuiták római főiskoláján, a híres Collegio 

Romanóban tanított matematikát; Galilei személyesen kereste fel 1587 vége felé, Rómában. 

Clavius – a téma legkiválóbb szakembereinek egyike – nem értette a bizonyítást, kifogásokat 

emelt, de fölfigyelhetett a tehetséges fiatal matematikusra, mert később, ha csak tehette, régi 

barátjaként támogatta. Del Monte márki se nagyon értette először a dolgot, de Galilei 

átrendezte egy kicsit a levezetést, s akkor azonnal felfogta. Latba is vetette minden 

tekintélyét, hogy Galileinek egyetemi katedrát szerezzen.  

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Del Monte márkiban értő és hűséges barátra talált Galilei. A márki apja katona volt, az 

erődítések jeles szakértője, II. Guidobaldo herceg bizalmasa és kedves embere. Úgyannyira, 

hogy fiaik is együtt nevelkedtek, együtt jártak a csatákban, s együtt tanultak matematikát 

Commandinótól. Az antik matematika nagy restaurátora, Arkhimédész gondos kiadója és 

csodálója, Federico Commandino maga is Urbino szülötte volt, s a patrónusok szerint 

hányódó élete során 1565-ben éppen megint hazatért Urbinóba. Guidobaldo del Monte ekkor 

húsz éves volt, s Urbinóban barátja, Francesco Maria Montefeltro uralkodott. A Montefeltrok 

mindigis nagy patrónusai voltak művészeteknek és tudományoknak; már Piero della 

Francesca és Luca Pacioli élvezte támogatásukat, s értékes könyvtárukban számos 

matematikai kézirat gyűlt össze. Francesco Maria se maradt el őseitől, és Commandino 

szakértelme rövidesen jobbnál-jobb forrás-kiadásokban kamatozódott, körülötte pedig egy 

egész kis matematikai iskola keletkezett; ahol egyebek közt Tasso is tanulta a matematikát, 

olyan sikerrel, hogy később Ferrarában ennek a tárgynak a professzoraként kereste egy ideig – 

nem valami fényesen – a kenyerét. 

Az urbinói iskola legkiválóbb képviselőjévé Guidobaldo del Monte növekedett. Del 

Monte Arkhimédész-rajongása azonban, ellentétben Commandinóéval, nem annyira a 

matematikusnak, mint inkább a mechanika nagy megalapozójának szólt. Galileiben is a 

hasonló irányú érdeklődést ismerte fel, s ezt igyekezett teljes erejéből támogatni.*  

Először a nagymúltú Bolognai Egyetemmel próbálkozott, ám itt előnyben részesítettek 

egy idősebb s már nyomtatott művel jeleskedő tudóst, Giovanni Antonio Maginit. Del Monte 

márki azonban nem csüggedt: szövetkezett az Accademia Fiorentina tekintélyes elnökével, 

Baccio Valorival, és 1589 őszén bejuttatták védencüket a Pisai Egyetemre 

matematikaprofesszornak.  

A pisai professzorság persze se tekintélyben, se pénzben nem ért fel a bolognaival. A 

fizetés mindössze évi 60 forint volt, a munka meg búsás. A matematikaprofesszornak kellett 

ugyanis előadnia a kozmográfiát, a fizikát, a tudományos megismerés elméletét, s mindezt 

csöppentett arisztoteliánus szellemben és stílusban. Őriznek is Galilei kéziratai között ezekről 

a témákról vagy inkább szaktudományokról egy-egy gondosan kidolgozott hosszú jegyzetet, 

ám sokáig úgy vélték a kutatók, hogy ezeket még pisai medikus korában körmölhette 

előadások nyomán Galilei. Ehhez azonban túlságosan érettek és kidolgozottak a jegyzetek, 

arról nem is szólva, hogy az akkori Pisai Egyetemen se igen tudunk senkiről, akinek az 

előadásairól egy kezdő medikus ilyen jegyzeteket készíthetett volna. Így elég régen fölmerült 

már a gyanú, hogy ezeknek az ifjúkori jegyzeteknek legalábbis egynémelyikét pisai egyetemi 

professzor korában írhatta Galilei, a saját előadásaihoz. Az utóbbi évek kutatásai azután 

kiderítették, hogy mindet ekkor írta; minuciózus munkával sikerült hiánytalanul földeríteni 

még a forrásokat is, amelyekből a kezdő professzor dolgozott. És ekkor következett a nagy 

meglepetés: a nyomtatott és kéziratos források, amelyekből Galilei dolgozott, egytől egyig 

korabeli jezsuita tanárok munkái voltak, a Collegio Romano professzorainak művei, akiknek a 

többsége egykorú volt az akkor mindössze 25 éves Galileivel.* Nem vén salabakterek 

arisztoteliánus csacskaságait jegyzetelgette hát unatkozó diákként Galilei, hanem ambiciózus 

fiatal professzorként a legjobb korabeli könyvekből állította össze a maga előadásait. A 

jezsuiták képviselték ugyanis a kor pedagógiai avantgarde-ját; Loyola nagy fölismerése, hogy 

az Egyház ügyének föllendítése elképzelhetetlen a korszerű tudományos ismeretek elsajátítása 

és felhasználása nélkül, ekkorra bőven kamatozott. A jezsuiták nevelőintézeteiben a „hét 

szabad művészet” középkori biflázásait gondolkozásra szoktató élénk szellem váltotta fel, s 

márcsak ezért is nagy szerep jutott itt a matematika oktatásának, matematikai feladatok 

megoldásának. A csillagászat és a fizika oktatásában már óvatosabbak voltak a jezsuiták, hisz 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


ügyelniök kellett, nehogy bármilyen formában összeütközzenek a Szentírás szövegeivel; 

ámde a matematika elválaszthatatlanul összefonódott akkor a csillagászattal és a fizikával, s 

így az atyák között mindig akadtak kiváló matematikusok, akik éppen a csillagászatban és a 

fizikában jutottak valamilyen szép fölfedezésre. A nagy rend nemzetek fölötti egységes 

szervezete pedig úgyszólván magától és akkoriban egyedülállóként megteremtette a modern 

tudományos munka egyik alapföltételét, az eredmények gyors és széleskörű cseréjét. A 

jezsuiták méghozzá nem a világtól elszigetelten működtek, hanem született pedagógusokként 

neveltjeiken keresztül bekapcsolódtak a mindennapi élet forgatagába, ám előkelő 

egyháziakként mindig megőrizve a kívülállás távlatos rálátását. Mindezekből természetesen 

következett tankönyveik kiválósága, s Galilei lelkiismeretességét és jó szemét dicséri, hogy 

kezdő professzorként előadásaihoz épp ezeket választotta. A kérdés azonban az, hogy 

mennyire hatottak ezek a jezsuita munkák Galilei saját tudományára? William A. Wallace, aki 

kétségkívül a legtöbbet tette az ifjúkori jegyzetek forrásainak a földerítéséért, úgy véli, hogy 

igen erősen. „Galilei korai tudománya – írja – ezek szerint lényegében folytatása a jezsuita 

skolasztikusok által ugyanazon időben művelt tudománynak. Számos terminus és kifejezés az 

ezen jegyzetekben használtakból később ismételten visszatér kézirataiban és nyomtatott 

műveiben, úgyhogy ezeket joggal a Collegio Romano örökségeinek tekinthetjük, olyan 

örökségnek, melynek elemei még az 1638-as Két új tudományban is föllelhetők.”*  

Fiatal professzorként Galilei – ez kétségtelen – jól megtanulta az arisztoteliánus 

skolasztikát. Hála Wallace fáradozásainak, ma már Simpliciót, Galilei két nagy dialógusának 

arisztoteliánus szóvivőjét se látjuk annak a megveszekedett maradi tökfejnek, akinek 

tankönyveink beállítják. Korszerű volt bizony a maga idejében Simplicio arisztoteliánizmusa, 

és Galilei egyáltalán nem holmi reménytelenül elavult rendszer fölött diadalmaskodik. Valódi 

gondolatokat ütköztet Galilei, s az lenne a csudálatos, ha abban a gyökeréig arisztoteliánus 

világban ő mindig mindenben szembehelyezkedett volna Arisztotelésszel. Ő maga élete 

különböző szakaszaiban a körülményektől és a tárgytól függően hol bírálta, hol elismerte 

Arisztotelészt; s kivált logikájáról mindvégig megbecsüléssel nyilatkozott. Ámde egészen más 

kérdés, hogy mit vett át csakugyan a jezsuita skolasztikusok gondosan lemásolt arisztoteliánus 

tankönyveiből. A gondos kidolgozás nem keltheti-é fel inkább a gyanút, hogy a kezdő 

professzor nem ismerhette túlságosan az előadandó tárgyakat? A szóhasználat önmagában 

nem sokat mond, hiszen egy fogalom tartalmi változását ritkán követi a megszokott névé is. 

Annyi mindenesetre bizonyos, hogy a skolasztikus tankönyvekből Galilei jól megtanulta az 

arisztoteliánus érvelést és megismerte pontosan az arisztoteliánus világképet, s egyre 

tisztábban láthatta, mivel kell szembesítenie a maga arkhimédészi elképzeléseit. 

Egyelőre azonban ezek az elképzelések inkább mondhatók zavarosnak és 

tisztázatlanoknak, mintsem az arisztoteliánusak. Folytatta töprengéseit a mozgásról és 

ismételten megpróbálkozott összefoglalásukkal, még egy kis dialógust is írt róla. A két 

beszélgető közül Domenico az arisztoteliánus álláspontot képviseli, Alessandro az 

arkhimédészit. Utóbbi áll tehát közelébb Galilei fölfogásához, azt azonban semmiképp nem 

mondhatjuk, hogy Domenicoval semmiben se értene egyet. Mindjárt a dialógus elején 

Domenico tisztázza például a vizsgálódás tárgyát, és Galilei szemmel láthatóan egyetért vele. 

Semmi értelme – véli Domenico – csak úgy általánosságban beszélni a mozgás „lényegéről”, 

meg kell határozni pontosan azokat a ténylegesen megközelíthető részletkérdéseket, 

amelyeket vizsgálni akarunk. Hat ilyet sorol fel: 

„1. Igaznak tartja-é, hogy a mozgás fordulópontján van egy pillanat nyugalom? 

javascript:void(0)


2. Mivel magyarázza, hogy két egyforma nagyságú test, az egyik fából, a másik vasból, 

azaz az egyik súlyosabb, mint a másik, egyforma magasból egyszerre leejtve úgy fog 

mozogni, hogy a fa gyorsabban mozog a levegőben, mint a vas, azaz a könnyebb gyorsabban 

a nehezebbnél – már ha tényként ismeri el ezt az állítást. 

3. Hogyan történhetik, hogy a természetes mozgás (azaz a szabadesés) gyorsabb a 

végén, mint a közepén vagy az elején, az erőszakos mozgás pedig az elején gyorsabb, mint a 

közepén, és a közepén gyorsabb, mint a végén. 

4. Miért esik ugyanaz a test gyorsabban a levegőben, mint a vízben; egyáltalán miért 

esnek a levegőben olyan testek is, amelyek a vízben nem süllyednek? 

5. (Kedves barátunk, a derék Dionisio Front lovag kérdése.) Mivel magyarázza, hogy 

az erődítések ellen használt ágyuk csakúgy, mint a kézifegyverek messzibbre lövik ki az 

ólomgolyókat, ha a lőegyenes hegyes szög alatt hajlik a horizont síkjához, mint ha 

párhuzamos vele, holott az előbbi esetben a mozgás jobban ellenkezik a természetes 

mozgással. 

6. Miért lőnek ki ugyanazon ágyúk súlyos golyóbisokat nagyobb sebességgel és 

messzibbre, mint könnyebbeket (pl. vasat fával összehasonlítva), bár a könnyebbek kevésbé 

állanak ellent a hajtóerőnek. 

Nagy örömömre szolgálna hát, ha hallhatnám becses véleményét ezekről a kérdésekről 

és az ezektől függő hasonlókról. Meg vagyok győződve ugyanis, hogy vagy semmit nem fog 

szólani a tárgyról, vagy valami az igazságot megközelítőt fog mondani. Uraságod ugyanis az 

igen szigorú, világos és szubtilis matematikai bizonyításokhoz szokott hozzá, olyanokhoz, 

amilyenek az isteni Ptolemaioszéi és a legistenibb Arkhimédészéi, így hát nem elégedhet meg 

az érvelés bizonyos nyers formáival. És mivel az általam ajánlott tárgyak nem esnek messzi a 

matematikai megfontolásoktól, bizonyára valami szépet fogok hallani.”*  

Figyelemreméltó kérdések ezek, mert gyönyörűen mutatják, honnét kellett Galileinek 

fölküzdenie magát, míg megértette végre a szabadesést és a ferde hajítást. S ebben a 

munkában még a legistenibb Arkhimédész se sokat segíthetett a szigorú, világos és szubtilis 

matematikai érveléshez való szoktatáson túl, Galileinek úgyszólván mindent magának kellett 

megteremtenie. Pisai évei alatt a hosszú útnak még az elejire is alig lépett rá, még mindig az 

esés hidrostatikai modelljében gondolkozott, a vízben süllyedés analógiájára képzelve el a 

szabadesést. De azt már látja jól, hogy Arisztotelész „nehézség” és „könnyűség” közötti 

különbségtétele csak a megértést zavarja. Hosszan érvel ellene, s végül így összegezi 

fejtegetését: 

„Így hát tömören szólva azt mondhatom, hogy van valami a dolgok természetében, ami 

mindenből a legnehezebb, és valami, ami a legkönnyebb, azaz amiben legkevesebb a 

nehézség. De tagadom, hogy ez a két valami a föld és a tűz. És hasonlóképpen tagadom, hogy 

beszélhetnénk abszolúte legnehezebb és abszolúte legkönnyebb valamiről, a kevésbé súlyosra 

vagy a kevésbé könnyűre való hivatkozás nélkül.” Valami mindig csak máshoz képest lehet 

nehezebb vagy könnyebb, összehasonlítás kérdése az egész. Egyáltalán „könnyűség”-ről 

csakis ilyen „kevésbé nehéz” értelemben beszélhetünk. És „a súlyos testek annyiban 

mozognak lefelé, amennyiben súlyosabbak a közegnél, amelyben mozognak; tehát a közeghez 

képesti nehézségük az oka lefelé mozgásuknak.”* Mennyi fejtörést okozott még Galileinek, 

amíg megértette, megérthette, hogy a szabadesést „egyszerűen” a súlyos testek nehézsége 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


okozza! A fiatal pisai professzort ettől még egy egész világ választotta el, de annyit 

mindenképpen tudott, hogy nem Arisztotelész „örökségét” kell folytatnia, ha mégoly okosan 

szedte is össze előadásaihoz a jegyzeteit a jezsuita skolasztikusok kitűnő tankönyveiből. 

Túlságosan otthonosan különben sohasem érezhette magát az erősen arisztoteliánus 

Pisai Egyetemen. Professzortársai közül leginkább tán Girolamo Mercuriale* doktorral 

barátkozott; vele még Padovából is levelezett, fontos tudományos kérdésekben. Galileivel 

egyidőben került Pisába, a filozófiai tanszékre Jacopo Mazzoni;* vele Arisztotelészről 

vitatkoztak. Galilei már ekkor félelmetes vitatkozó volt, csípős iróniájával pedig sokakat 

magára haragíthatott. A tudományos nagyképűséget például a professzori talárról szóló szúrós 

versben gúnyolta ki, a jeles firenzei szatíraköltő, Francesco Berni* modorában. Az eredeti 

ruhátlan ember-állapotból kiindulva megmutatja a ruházkodás álságait, hogy innét az 

egyszerű társadalom fennebbvalóságára utaljon: 

  

Nem voltak akkor se urak, se szolgák, 

se hercegek, se márkik. De szegények 

se voltak akkor. Tette mind a dolgát, 

emberként, értelemmel és szerényen. 
 

 

  

Mindenki többé-kevésbé egyenlő volt, egyszerű ember, és szerette vagy legalábbis 

elviselte egymást. De nehogy valami fennkölt moralizálásra gondoljunk! Galileitől mi sem 

állt távolabb. Felszabadultan, sőt szabadszájúan dicséri például a ruhátlanság előnyeit: 

  

Nem kellett rettegni a francia kórtól, 

hisz mindenki csurdén járt szerte-széjjel, 

meglátszott hát, ha szenvedett a franctól. 

S ha egy hölgy báját fekély rondította, 

három vagy négy kis gesztenyelevéllel 

akkor is csupán báját takarta… 
 

 

  

Bezzeg az előkelő öltöny alatt! Mi minden rejthető el ott! Mennyi testi és lelki fekély! 

A cifra ruha csakúgy az ördög találmánya, akár a tüzérség s más efféle boszorkányság. Aztán 

meg miből fizesse ki a drága talárt a szegény tanár? Szerzeteseknek s papoknak való az ilyen 

drága öltöny, nem a fiatal professzornak, akit ráadásul még mindenféle adók is sújtanak! De 

különben is csak akadály a talár, hisz hová dugja az ember, ha mondjuk kocsmába vagy 

bordélyba akar éppen betérni? Ugye, ilyenkor nem feszít talárban senki! El kéne pedig 

rendelni, hogy bizony viseljék csak ilyenkor is! S ha talárosan egymagában kénytelen sétálni 

a fiatal tanár, míg tekintélyes idős kollégáját diákok nyüzsgik körül? Micsoda szégyen az! 

Pedig az ilyen taláros siker az égvilágon semmit nem jelent, csak olyanok az emberek is, mint 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


a borosflaskák: lehetnek a legolcsóbbakban is kitűnő borok, s a legcifrábban kidekoráltak is 

rejthetnek – akár a rendjelekkel teletűzdelt tábornokok – merő szelet, sarat vagy szagos vizet.*  

Tapasztalatból szólhatott a fiatal tanár; számos kollégájával különbözött össze 

szókimondása miatt, s végül még a hiú Giovanni de'Medicit, I. Cosimo törvénytelen fiát is 

csúnyán megsértette, mert bátran szemébe merte vágni, hogy a livornói kikötő kotrására nagy 

garral előadott terve egy fabatkát se ér. Dúlt-fúlt a jeles generális, soha nem tudta a bírálatot 

Galileinek megbocsátani. Nemigen bánta hát Galilei, hogy három esztendejének lejártával 

szerződését nem hosszabbították meg. Más állás után nézett, talált is szerencsére Padovában, s 

a derék del Monte márki segítségével meg is kapta. Éspedig Maginival szemben, aki 

Bolognából szintén pályázott a Padovában megüresedett katedrára. Ezzel aztán a tekintélyes 

bolognai csillagászt is végleg magára haragította Galilei. Gyülekeztek az ellenségei szépen, a 

hatalmasok közt és szakmai körökben egyaránt. De gyülekeztek barátai és tisztelői is. 

  

4. Padovai boldog évek  

Nem ok nélkül mérgelődött a ravasz Magini, hisz a padovai volt akkortájt egész Európa 

leghíresebb egyeteme.* Meglehet a legkiválóbb is, habár nem éppen a matematika és a 

csillagászat tekintetében. Ezen a téren akkor tündökölt tán legfényesebben az ősi intézmény, 

mikor egy évszázaddal azelőtt Kopernikusz ott diákoskodott. Új élmény volt még akkoriban a 

teljes Ptolemaiosz fölfedezése, s az egymáson legördülő körök okos harmóniája a világ nagy 

rendje iránti lelkesedéssel töltötte el a matematikusokat. Újabban azonban – tán a sok 

háborúskodás miatt is – inkább a matematika kézzelfoghatóbb alkalmazására helyezték a 

hangsúlyt: erődítések építésére, tüzérségi ismeretekre s az ezekhez tartozó mérési feladatokra. 

Ami a csillagászatot illeti, megelégedtek a ptolemaioszi rendszer egyszerűsített alakjának az 

előadásával, úgy, ahogyan azt a Collegio Romano professzorai nyomán Galilei is csinálta.* A 

Padovai Egyetem nagy erőssége és legfőbb oka a hírnévre kétségkívül az 

orvostudományokban való kiválósága volt, amióta a század közepén Vesalius a boncolás új 

gyakorlatára alapozta a medicinát.* Az egyetem anatómiai tanszékén sorra követték Vesaliust 

a nagy professzorok; Galilei idejében épp Girolamo Fabricio ab Acquapendente,* a 

vénabillentyűk fölfedezője tanította az anatómiát, egyebek közt Harvey-nek, aki majd – nem 

utolsósorban épp a vénabillentyűk útmutatása nyomán – a vérkeringést fölfedezi.* Padovából 

került Pisába Girolamo Mercuriale, a táplálkozás-élettan megalapozója, akinek a munkáját 

azután a híres velencei doktor, Santorre Santorio folytatta. Mindhárman Galilei baráti köréhez 

tartoztak; Santorio ötletes anyagcsere-ketrecébe* az elsők között ült be kísérleti alanyként 

Galilei, a doktor pulzusszámmérőjét* pedig együtt szerkesztették meg, mikor a matematikus 

fölfedezte, hogy az inga lengésideje csak a hosszúságától függ, a kilengések nagyságától nem. 

Santorio nem volt professzor, kísérletei és kutatásai közben megmaradt a jól 

jövedelmező orvosi gyakorlatnál.* A Padovai Egyetem kiválóságának a titka azonban egyebek 

közt éppen abban rejlett, hogy maga köré tudta vonzani a tudományok iránt lelkesedő nem-

egyetemi tudósokat. Azaz pontosabban tán úgy fogalmazhatnánk, hogy az egyetem szellemi 

légköre lehetővé tette, hogy Padovában élénk tudományos körök képződjenek professzorok, 

előkelő érdeklődők és egyetemen kívüli tudósok aktív részvételével. Galileiék egy nápolyi 

születésű gazdag genovai patrícius, Giovanni Vincenzio Pinelli házában szoktak volt 

gyülekezni, akinél az ifjú professzor Padovába érkezése után különben lakott is, míg alkalmas 

szállást nem talált. Pinelli rendkívülien művelt és szinte minden iránt érdeklődő humanista 

volt; könyvek, térképek, műszerek, régiségek, képek, szobrok szenvedélyes és szakértő 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


gyűjtője.* Gyűjteményeinek messze földről csudájára jártak, s a városban megforduló 

idegenek a legnagyobb megtiszteltetésnek tekintették, ha részt vehettek összejöveteleiken s 

vitáikon. Egy ilyen alkalomból találkozhatott először Galilei egy igen tekintélyes rómaival, 

Roberto Bellarmino kardinálissal,* az Egyház nagyhatalmú főteológusával, aki aztán később 

is megtartotta jó emlékezetében, s a matematikus alkalomadtán hasznát is látta ennek. A fő 

hasznát persze a tudós beszélgetéseknek látta, s a Pinelli-gyűjtemény körül kialakuló józan 

empirikus szellemnek. Azt a Sagredot például, aki majd Galilei két nagy könyvében, a 

Párbeszédekben és a Matematikai értekezésekben ezt a kritikus józanságot képviseli, az író – 

éspedig meglepő élethűséggel – valódi emberről mintázta, Giovanfrancesco Sagredo előkelő 

velencei nemesről,* aki az ő padovai magántanítványaként az egész Pinelli-kör tán 

leglelkesebb experimentátorainak egyike volt. Felfedezte Galilei a levegő kiterjedését 

melegítésre? Sagredo nyomban hőmérőt készített. Híre jött a messzi Angliából Gilbert 

mágneses vizsgálatainak? Sagredo Galileivel együtt megismételte a kísérleteket. De ugyanígy 

érdekelték az ekkortájt föllendülő optikai kutatások, vizsgálta a látás mechanizmusát és a 

szemet, és lelkesen követte Galileit mechanikai kísérleteiben. Giovanfrancesco Sagredo egy 

megszületőben lévő és nagyjövőjű új szemlélet, az experimentális gondolkozás lelkes híve és 

propagátora volt. Annyira, hogy a kelleténél is jobban lebecsülte a filozófusokat. E 

tekintetben nem érthetett teljesen egyet mesterével. Legalábbis így mentegetőzik 1612 aug. 

18-án írt levelében: „És ha a múltkori levelemben megkülönböztettem a filozófusokat a 

matematikusoktól (amivel némi megrökönyödését váltottam ki), meg kell tudnia, hogy a két 

elnevezést a nép köznyelvi szóhasználatának megfelelően értem. A nép ugyanis azokat hívja 

filozófusoknak, akik az égvilágon semmit sem értenek a természet dolgaiból (és nem is 

képesek megérteni), mégis hivatalból a természet titkárai gyanánt pózolnak, s e tekintélyük 

által jogot formálnak rá, hogy figyelmen kívül hagyják az emberek érzékszerveit és 

megfosszák őket az értelmüktől.”* Mihelyst az efféle filozófusok elkezdték piszkálni Galileit, 

alighogy megmelegedett Firenzében, a hűséges Sagredo megmozgatott minden követ, hogy 

visszahozhassa Padovába. De hirtelen távozásával egyrészt túlságosan megsértette a velencei 

hatalmasságokat Galilei, másrészt meg nem is akarta könnyen feladni a Firenzében remélt 

lehetőségeket. Ám a derék Sagredo hűséges fáradozása még növelte iránta érzett szeretetét, 

tán ezért is keltette (örök) életre az akkor már rég halott barátját a Párbeszédekben. 

Sagredo szélsőséges filozófus-ellenességét azonban Galilei márcsak azért sem 

oszthatta, mert volt neki Padovában egy tőrőlmetszett peripatetikus barátja, Cesare 

Cremonini.* Cesare Ferrarában tanult, ahol barátságot kötött Torquato Tassoval. Ez legalább 

annyira elválasztotta Galileitől, mint arisztoteliánussága, Galilei ugyanis ki nem állhatta Tasso 

költészetét, s az Itália-szerte dúló vitában szívvel-lélekkel Ariosto mellett állott. Mégis 

Cremonini és ő általában jól kijöttek egymással, feltehetően éles vitáik ellenére. Galilei még 

az inkvizíció aktáiba is Cremonini barátjaként került be először,* a testület ugyanis árgus 

szemekkel figyeltette a filozófust, aki nem átallott fellépni a pápai önkény és a jezsuiták ellen. 

Tenni ugyan nem sokat tehettek ellene, mert Velencében nem volt sok szavuk, a jezsuitákat 

meg egyenesen kitiltották az államból. 

Velence* és a pápaság régi konfliktusa a századfordulón és a XVII. század elején 

erősen kiéleződött, s csak egy nagy pap-diplomata, Paolo Sarpi fáradozásainak volt 

köszönhető, hogy a Köztársaság elkerülte a spanyol-pápai hadak támadását.* Sarpi 

Sagredohoz fogható jóbarátja volt Galileinek, s a tudomány-felfogása is nagyjából 

megegyezett a Sagredoéval. Sarpit ugyanúgy vonzották az exact és experimentális 

tudományok, de ő emellett képzett teológus volt. Mélységesen bántotta az Egyház erkölcsi és 

szellemi süllyedése, de az se volt ínyére, ahogyan a Tridenti Zsinat a bajt a teológiai dogmák 

szigorú körülírásával kívánta orvosolni, eretnekségként ítélve el mindent, ami akár a 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


legcsekélyebb mértékben eltér a zsinaton elfogadott tételektől. Sarpi világosan látta, hogy 

ebből csak eretnek-gyártás eredhet, s arra törekedett, hogy legalább velencei területen 

enyhítse a tridenti szigort. Nem mintha Paolo Sarpi protestáns eszmékkel rokonszenvezett 

volna. Hívő katolikus volt ő, Egyháza hű fia, aki épp az Egyház érdekében kívánta a 

tekintélyek vakbuzgó tisztelete helyett az értelmet, a türelmességet, a lelkiismeretet, az 

ésszerűséget és az egyszerűséget tekinteni a vallás pilléreinek.* Galilei igen becsülte Fra Paolo 

véleményét, tudományos kérdésekben csakúgy, mint teológiaiakban. Neki írt 1604-ben, 

amikor úgy vélte, hogy sikerült megoldania végre a szabadesés rejtélyét,* Sarpi hívta fel a 

figyelmét a „holland szemüvegre”, és ő egyengette első távcsöveinek sikerét. Sagredoval 

együtt nagy buzgalommal vett részt a mágneses vizsgálódásokban, s valószínűleg része 

lehetett – a Pinelli-körön keresztül – a vénabillentyűk felfedezésében is. 

Sarpinak és Sagredonak s a hozzájuk hasonló lelkes tudomány-kedvelőknek is 

köszönhető leginkább, hogy a Pinelli-kör túlélte a vendégszerető házigazdát, aki 1601-ben 

meghalt. Ezentúl az előző esztendőben hazatért Antonio Querengo* házában találkoztak 

Galilei és barátai. Nem tudható persze, mikor, hogyan, milyen tudományos kísérletekkel 

foglalkoztak ezeken a baráti összejöveteleken, hiszen jegyzőkönyvek nem készültek. 

Legfeljebb a főbb témákat sejtjük Galilei levelezéséből, amely ekkor kezd dagadni, hogy 

aztán az évek hosszú során át életére és munkásságára vonatkozó adatok szó szerint 

kimeríthetetlenül gazdag tárházává duzzadjon. Akkoriban nem léteztek tudományos 

folyóiratok, s a levelezés bizonyos fokig ezt pótolta. Mégpedig kétféle értelemben. Egyrészt 

az új eredmények elterjedését szolgálta, másrészt védte a felfedezőt az esetleges eltulajdonítás 

és az elsőbbség-követelések ellen. A tudományos levelezés a humanisták világában alakult ki, 

de Galilei termékeny és mozgékony géniusza formált belőle kisebb-nagyobb eredmények és 

elképzelések gyors közlésére alkalmas módszert. Az újkori természettudomány már 

kezdeteinél társas-vállalkozásként indult, elszigetelt emberek ezen a területen nem igen 

érhettek el sokat, ha mégoly lángelmék voltak is. 

Túlságosan sok ideje tudományos munkára Galileinek, legalábbis első padovai éveiben, 

nem igen maradhatott. A egyetemi előadás ugyan csak heti két óra volt, s jórészt a már 

Pisában megírt cosmográfiáját használhatta itt is,* de sok magántanítványt is vállalt, és a 

Köztársaság urai is ellátták különféle feladatokkal. A fizetése kezdetben háromszorosa volt a 

pisainak, mindössze 180 forintot kapott évenként.* Padova ellenben Pisával szemben vonzotta 

az előkelő diákokat, Itáliából s az Alpokon túlról egyaránt. S mint afféle előkelő ifjak, ezek 

főképpen a hadi tudományokban kívántak jártasságra szert tenni. Galilei tehát részletes 

kurzust állított össze nekik az erődítés tudományáról* és a katonai építkezésekről.* Mindkét 

jegyzetet rövid geometriai összefoglaló vezeti be, és mindenütt pontos szerkesztések és 

mérések emelik a színvonalát. 

A terepen való mérésekre akkoriban általában Tartaglia squadraját használták. Ez egy 

beosztott körnegyedből és két irányzó-vonalzóból állott, s a vonalzókat egy csukló körül 

nyitni és csukni lehetett az osztott körnegyed mentén, s így szögeket – tehát közvetve 

távolságot – lehetett mérni velük. Magasságok mérésénél meg egy függőón jelölte ki az 

osztott körnegyeden a szöget. A térképek rajzolására meg egy Commandino által szerkesztett 

s Guidobaldo del Monte által javított műszert használtak, amellyel kívánt számú egyenlő 

részre lehetett osztani egy tetszőleges vonalszakaszt. Galilei a két műszert egyesítette, 

kiegészítette négyzetgyökvonásra és köbgyökvonásra szolgáló skálákkal; később pedig 

további skálákkal különféle fémek és kőzetek azonos térfogathoz tartozó súlyainak a 

meghatározására.* A műszer bevált s hamar népszerű lett, úgyhogy Galilei külön műszerészt 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


alkalmazott, Marcantonio Mazzolenit, akinek első munkája éppen a „geometriai és katonai 

körzők” készítése volt a standard modell után.*  

Készítettek néhány év alatt vagy száz geometriai és katonai körzőt; előkelőségeknek 

külön egy párat ezüstből, fényes kivitelben. A használati utasítást azonban nem adta ki a 

kezéből Galilei; a körző használatát nála, magántanítványként kellett elsajátítani. De 1606-

ban mégiscsak kiadta a műszer leírását, I. Ferdinánd nagyherceg fiának, Cosimonak ajánlva, 

akit az előző év nyári szünetében kezdett el matematikára tanítani.* Ám 1607 áprilisában 

Baldassare Capra, egy Milánóból Padovába vetődött kalandor, akivel már egyszer meggyűlt a 

baja, megjelentette latin nyelven majdnem szóról-szóra ugyanezt a könyvet a körző 

készítéséről és használatáról, s az egészet a saját találmánya gyanánt tüntette fel.* Galilei 

kínos helyzetbe került a tudományos kérdésekben járatlan Nagyherceg előtt; kénytelen volt 

tehát pört indítani Capra ellen. Az ügy Galilei fényes győzelmével végződött, Caprát mint 

plagizátort kitiltották a Padovai Egyetemről, könyve eladatlan példányait elkobozták.* De 

ekkorra kijutott már jónéhány a Velencei Köztársaságból, úgyhogy Galilei jónak látta kiadni 

egy Védekezést, az eset részletes leírásával.* Elmeséli ebben, hogy Capra már régebben is 

mesterkedett ellene, az 1604-ben feltűnt új csillag körül kerekedett vitában, s nyilván az 

bátorította most – véli Galilei –, hogy akkor ő felelet nélkül hagyta szennyes írását. Kifejti 

végül a gyanúját, hogy mint akkor, feltehetően most is egy régi ellensége bújtathatta fel 

Caprát, aki egyébként nemcsak az ő, hanem az egész emberiség megveszekedett ellensége, 

mert ördögi traktátusok tanulmányozásával elfoglaltan minden szép s jó bemocskolására 

törekszik. Néven Galilei nem nevezi a bujtogatót, akkoriban tán nem is volt szükséges, tudták, 

kire gondolt.* Mi viszont már csak találgathatjuk, mert ezekben az években sok emberrel 

meggyűlt a lassacskán hírnévre szert tevő professzor baja. S már ekkor is elsősorban a 

csillagok miatt.  

1604. október 8-ára a Jupiter és a Mars együttállását várták a Nyilas csillagképben. Az 

ilyen események mindig nagy érdeklődést keltettek, kivált az asztrológusok körében, akik 

fontos következményeket véltek kiolvashatni belőlük. Padovában is működött egy 

asztrológiával, alkímiával és egyéb titkos mesterségekkel foglalkozó kör, akik Gioacomo 

Antonio Gromo házában szoktak összejönni. A Gromo-kör fő asztrológusa egy német volt, 

Simon Mayr, aki Tycho Brahe obszervatóriumában dolgozott Prágában, mielőtt 1601-ben 

beiratkozott a Padovai Egyetem orvosi fakultására. Tudós csillagász hírében állott, s mint 

annyian Padovában, magántanítványokból élt ő is. Így vállalta el egy fiatal milánói nemes, 

Baldassare Capra tanítását, aki apjával, Aurelioval érkezett Padovába. A tanításon túl Mayr 

persze mindkettőjüket bevezette a titkos-mágikus körbe is. 

Ezeket a mágusokat végeredményben ugyanúgy a természet titkai izgatták, mint a 

Pinellinél s az ő halála után Antonio Querengonál gyülekező tudósokat. De a tudósokkal 

ellentétben a mágusok egészen máshol és máshogy kutatták a természet titkait. Galileiék az 

érzékszervekkel észlelhető dolgokra és jelenségekre figyeltek, megpróbálták elkülöníteni és 

pontosan körülírni a jelenségek egy-egy jól meghatározható körét – mint például a 

mágnesességet vagy a mozgást –, s azután exact és bármikor megismételhető kísérleteket 

gondoltak ki és hajtottak végre ezen a körön belül egy-egy elszigetelt jelenség értelmezésére, 

lehetőleg mennyiségi jellemzőkkel, hogy mérésekkel igazolható legyen. A mágusok ellenben 

az „Egész”-re figyeltek, az Univerzum nagy összefüggései lebegtek a szemük előtt, mindig 

mindent kozmikus perspektívában szemléltek, a Mikrokozmosz és a Makrokozmosz 

szimbolikus vonatkoztatásrendszerében. Éppenséggel nem vonakodtak a matematika 

alkalmazásától maguk se, de nekik a számok misztikus összefüggések jelképei voltak, 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


titokzatos harmóniákéi, melyeknek értelmét régi traktátusokban felhalmozott bölcsességekből 

próbálták megfejteni.  

A két szemlélet között persze akadtak átfedések, a két padovai kör azonban élesen 

szemben állott egymással. Gromoék kivált Galileit gyűlölték, aki alkalomadtán meg-

megszurkálta őket csípős megjegyzéseivel. De most úgy érezték, hogy végre ők vannak 

fölényben. Asztrológusokhoz illően a várt együttállás idején erősen figyelték az eget, s 

egyszercsak föltűnt nekik egy ragyogó csillag ott, ahol addig semmi se volt. Mayr és Capra 

észlelte az új csillagot 1604 október 10-én, s nyomban nagy garral megüzenték Galileinek.*  

Nem ez volt akkortájt az első ilyen csillag. A nagy dán csillagász, Tycho Brahe 1572-

ben észlelt már egyet, Galilei emlékezett is rá, hogy kisgyermekként megcsodálta. Nagy vitát 

kavart akkoriban az a csillag, mert Brahe azt állította, hogy valahol a Hold feletti szférákban 

kell elhelyezkednie. Márpedig ez Arisztotelész kozmológiája szerint lehetetlen volt, hiszen 

keletkezés és elmúlás csakis a Hold alatti világban lehetséges, ahol egymás után helyezkedik 

el nehézsége illetve könnyűsége szerint a négy elem: a föld, a víz, a levegő és a tűz. Az efféle 

változó égi jelenségek, mint az üstökösök meg az új csillag, csakis itt keletkezhetnek, 

bizonyára valahol a tűz és a levegő zónájának a határain. De Brahe kötötte az ebet a karóhoz, 

hogy az új csillag mérhetetlenül távolibb a Holdnál.  

Amint tehát Galilei megint egy új csillagnak vette a hírét, nyomban munkához látott. 

Maga is megfigyelte a csillagot, de írt veronai barátainak, hogy figyeljék ők is. Kivált Ilario 

Altobelli, Magini Veronába került tanítványa közölt érdekes és értékes adatokat. Altobelli is 

az október 8-ára várt Jupiter-Mars együttállást figyelte, s így bizton állíthatta, hogy az új 

csillag 9-én tűnt fel és nem elébb.* November 25-én kelt második levelében* felvázolja az új 

csillag helyét az együttálló Mars és Jupiter fölött, a Nyugat felől közelükben tartózkodó 

Saturnusszal együtt. Az új csillag igen feltűnő volt, olyan fényes, mint a Jupiter. „Nem tér el 

semmilyen tekintetben a nyolcadik szféra többi csillagától, nem változtatja a színét, akár a 

többi csillag magától és saját természeténél fogva ragyog, és helye lehetővé teszi az 

Arisztotelész által teljességgel lehetetlennek véltet, lerombolja minden elképzelését, mivel az 

állatöv déli részén, az ekliptika közelében, tüzes jegyben és a legmelegebb bolygók között 

születetten nem félve a Nap arcától, amely már elfödi, nyilvánvaló, hogy az égő lángok között 

kapta a trónusát. De ha ezek a peripatetikusok vagy jobban mondva félfilozófusok nem értik a 

látvány sokféleségének cáfolhatatlan bizonyítékát, hogy kézzelfoghatóan ott fenn a csillagos 

égen helyezkedik el és hogy legalább harmincszor nagyobb, mint a Föld és a tengerek, 

hogyan lehetne akkor meggyőzni makacsságukat? Gonosz tett vagy ahhoz hasonló, mondja 

Galénosz a De diebus decretoriis 3. pontjában, nem akarni tapasztalatokat szerezni és nem 

akarni hinni annak, aki szert tett rá, és szofisztika tagadni akarni a nyilvánvaló tapasztalatot. 

Végülis a nevelés minden téren igen nagy erő, hiszen láthatjuk, hogy a felnevelkedés egy 

képzelt véleményben olyan maradiságot okoz, melyet át nem törhet az igazság fénye. 

Bizonyosra veszem, hogy ha élne, maga a Szerző meghajolna ennyi bizonyíték előtt.”*  

Közli azután Altobelli mások megfigyeléseit is, köztük Tycho egyik tanítványáét, aki a 

Nyilas csillagkép 17. fokának 51. percében észlelte az új csillag hosszúságát, szélességét 

pedig (ugyancsak az ekliptikához viszonyítva) 1 fok 41 percben mérte Észak felé. 

Lényegében azonos értéket mért Rómában a nagy jezsuita csillagász, Cristoforo Clavius: 

hosszúságának a Nyilas csillagkép 17. fokát, északi szélességének kb. másfél fokot észlelt, 

írja Galileinek 1604 december 18-án Rómából.* S mivel egymástól oly távoli városokból az új 

csillag azonos helyen látszott, sokkal, de sokkal messzibb kellett hogy legyen a Holdnál, 

hiszen ez az égitest még két szomszédos helységből nézve is mérhetően máshol látszik az 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


égen. Galilei még az év végén nagy érdeklődéssel kísért előadásokat tartott az új csillagról, de 

nem közölte, mert újabb megfigyeléseket akart még végezni, ámde időközben a Nap és a 

csillag túlságosan közel került egymáshoz, s így ez utóbbi egyelőre láthatatlanná vált.* 

Amikor pedig 1605 januárjában újra előtűnt, megjelent már a piacon Antonio Lorenzini 

értekezése* az új csillagról, szigorú arisztoteliánus szillogizmusokat sorakoztatva fel az égi 

tünemény messziségét bizonyító geometriai megfontolások ellen. „Maga esett a verembe, 

amit ásott” – írja 1605 január 10-én a könyv „bohócságai”-ról a jó Altobelli, miközben 

szorgosan közli a maga s mások további pontos őszi megfigyeléseit,* amelyek mind azt 

mutatják, hogy – Lorenzini peripatetikus csacskaságai ide vagy oda – az új csillag bizony 

messzire a Hold fölött helyezkedik el. 

Mostmár Galilei is a porondra lépett, mégpedig – tán így érezte megfelelőnek Lorenzini 

„bohócságai” ellenében – tréfás formában. 1605 februárjában Cecco di Ronchitti álnéven 

megjelentetett egy padovai tájszólásban írt ízes népi dialógust: két paraszt, Matteo és Natale 

beszélget ebben az új csillag értelmezéséről.* Natale ismétli makacsul Lorenzini 

arisztoteliánus érveit, Matteo pedig sorra cáfolja mindet,* különböző nézőpontokba állítva 

társát próbálja megértetni értetlenkedő partnerével a józan geometriai érvelés igazát. A 

perspektívához oly igen értő Itáliában ezt a tréfás szemléltetést bizonyára igen élvezhették az 

olvasók, amint azt is, ahogyan végül Matteo sürgeti Lorenzinit, hogy adja ki az ígért latin 

nyelvű arisztoteliánus művét hamar, legyen min kacagni, míg tart a farsang. 

Capra is írt persze egy könyvet az új csillagról, márcsak saját érdemeinek és 

elsőbbségének hangsúlyozása végett is. Ebben támadta ugyan a peripatetikusok geometriai 

érvelés ellen fölhozott szillogizmusait, ámde mindenféle misztikus és mágikus 

következtetéseket vont le az égi tüneményből. Galilei csípős széljegyzetekkel látta el Capra 

könyvét, tán válaszolni is kívánt rá, időközben azonban megjelent egy még ostobább 

értekezés Lodovico delle Colombe előkelő firenzei úr tollából, s Galilei ezt pécézte ki. 

Colombe 1606 elején kiadott munkájában* kifejtette, hogy Arisztotelésznek igaza van, az 

Egekben nincs keletkezés és elmúlás, az új csillag igazából nem új, mindigis ott volt az égnek 

ugyanazon a helyén, van ilyen csillagból elég, csak éppen láthatatlanok távolságuk illetve 

kicsinységük miatt. Ám olykor valamelyik bolygó kristálygömbjének egy kis lencseszerű 

megvastagodása éppen elibük kerül, megnagyítja őket, s ilyenkor hirtelen láthatókká válnak 

egy időre. Galileit Colombe könyvében kiváltképpen a csillagászati tudatlanság bosszantotta, 

ahogyan a firenzei úr a bolygók mozgásának finom epiciklusos leírására fittyet hányva durva 

kristálygömbökkel népesítette be az eget; de azért a lencse csillagot megnagyító képessége tán 

bogarat ültethetett a fülébe. 

Hamarosan megjelent egy értekezés „Alberto Mauri” néven,* darabokra szedve és 

kifigurázva Colombe érveit.* A megdühödött Lodovico delle Colombe hiába kereste 

„Maurit”, s persze nyomban Galileire gyanakodott, aminthogy őt tartja szerzőnek napjaink 

nagy Galilei-szakértője, Stilmann Drake is. S joggal, mert „Mauri” teljesen Galilei szájaíze 

szerint okoskodik: új hipotézisek kitalálásánál fontosabbnak véli a pontos megfigyeléseket és 

matematikai értelmezésüket. Ezért dolgozták ki a görög matematikusok az epicikloisos 

elméletet a bolygómozgásban észlelhető szabálytalanságok matematikai magyarázatára. Ezt 

akarják kidobni a matematikához mitsem értő filozófusok. „Tekintsük például ezt a modern 

peripatetikust, aki, ki tudja miért, nem veszi észre, hogy képzelgésnek tekintve az 

epiciklusokat, saját axiómáit és szabályosságait is képzelgésekké minősíti. Mert ha igaz 

(aminthogy feltétlenül igaz), hogy hatások okokból következnek, hogyan állíthatják, hogy az 

égi mozgások valóban szabályosak, hogyha az epiciklusokat, excentereket és ekvánsokat, 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


amelyekkel egyedül menthetik meg (vagy inkább okozhatják) a mozgások egyenletességét, 

meséknek és fikcióknak minősítik?”*  

„Mauri” tehát egyáltalában nem becsülte le Ptolemaioszt, és Galilei cseppet sem holmi 

színlelésképpen nevezi majd annak idején az ő rendszerét a másik legnagyobbnak a 

Kopernikuszé mellett. 

  

5. A mozgás rejtelmei  

Galileit azonban majd csak legutolsó padovai évében érdekelte mindennél jobban a 

csillagászat. Addig főképpen a mozgás megértése kötötte le mindennél jobban a figyelmét. 

Láttuk már, hogy pisai évei alatt Arkhimédész hidrostatikája nyomán kidolgozott egy 

mozgás-modellt, de ez zsákutcának bizonyult. Most merőben más úton próbálkozott. 

Pontosan nem tudjuk, hogy hogyan, mert csak a kész elmélet jelenik meg a maga axiomatikus 

tökéletességében a Matematikai értekezések második új tudományaként. Megmaradt ugyan a 

hozzá vezető út is feljegyzések és kísérleti jegyzetek formájában, ám ezeket a padovai 

években készült jegyzeteket Galilei csak magának vetette papírra emlékeztető gyanánt, és 

rajta kívül senkinek pontosan megfejteni nem sikerült, pedig könyvtárnyi tudós tanulmányt 

áldoztak rá az utóbbi évtizedekben.*  

Annyi mindenképpen bizonyos, hogy Galilei elébb, meglehet, jóval elébb ismerte a 

szabadesés időnégyzetes törvényét, mintsem le tudta ezt vezetni egy egyszerűbb 

összefüggésből. Azaz már régen tudta, hogy az esésben megtett utak úgy aránylanak, mint a 

megtételükhöz szükséges idők négyzetei, amikor végre rájött, hogy ez az arány csak abból az 

egyszerű összefüggésből vezethető le, hogy az esésben a pillanatnyi sebesség egyenesen 

arányos az idővel. Szokás szerint s-sel jelölve az utat, t-vel az időt és v-vel a sebességet 

felírhatjuk, hogy az s1 : s2 = t1
2 : t2

2 törvény a v1 : v2 = t1 : t2 aránypár (azaz a v = a·t lineáris 

összefüggés) következménye. Nekünk ez persze nyilvánvaló, hiszen csak „integrálnunk” kell 

t szerint a v = a·t „differenciálegyenletet”, ahol v a pillanatnyi sebesség, az út idő szerinti 

„differenciálhányadosa”: v = ds/dt. És ha azt kellene keresnünk, hogy milyen egyszerűbb 

összefüggés következménye az s = 1/2·a·t2 időnégyzetes törvény, csak „differenciálnánk” t 

szerint: ds/dt = a·t = v. Csakhogy Galilei még se „integrálni”, se „differenciálni” nem tudott, 

és végképpen nem tudta, hogy a kettő egymás „inverz művelete”. Mindezek a nagy 

matematikai felfedezések még az idő méhében érlelődtek, Newton és Leibniz lángelméjére 

várva. Miféle matematikai segédeszközöket használhatott Galilei? Euklidész arányelméletét 

és saját találékonyságát. Így kellett rájönnie, hogy az időnégyzetes törvény csakis a sebesség–

idő arányosságából vezethető le. És ez embertelenül nehéz munka volt. Nem csoda, hogy 

1604-ben még tévesen úgy vélte, hogy az időnégyzetes törvény a sebesség–út arányosságból 

vezethető le mint alapelvből. Ezt Paolo Sarpinak 1604. október 16-án írt leveléből tudjuk: 

„így például – világítja meg princípiumát Galilei – essen a súlyos test az abcd egyenes mentén 

az a kezdőpontból, úgy felteszem, hogy a c pontbeli sebességfok úgy aránylik a b pontbeli 

sebességfokhoz, mint a ca távolság a ba távolsághoz, és következésképpen d-ben a 

sebességfok annyiszor nagyobb, mint c-ben, amennyiszer a da-távolság nagyobb a ca-nál.”* 

Éppen ebből a híres levélből tudjuk, hogy Galilei ekkor még nem tudhatta valamilyen 

egyszerűbb „princípiumból” helyesen levezetni az akkor már ismert időnégyzetes törvényt. 

De hogyan jött rá magára az időnégyzetes törvényre és hogyan sikerült végül meglelnie a 

helyes összefüggést, amelyből ez a törvény valóban levezethető? És egyáltalában, mit kell itt 

érteni „sebességfok” alatt? Mert nyilvánvaló, hogy Galilei „tévedését” akkor „értjük”, ha ezt a 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


fogalmat azonosnak vesszük a mi pillanatnyi sebességünkkel. De tehetjük-é ezt? És miféle 

megszorításokkal? Megannyi kérdés, amelyek megoldásához az aprólékos kéziratkutatások se 

vittek sokkal közelébb.*  

Stilmann Drake mindenesetre csalhatatlan bizonyítékára vélt bukkanni a kéziratok 

között, hogy az időnégyzetes törvényt Galilei tisztán kísérleti úton találta meg. Egy laposan 

lejtő vályúban gurított le egy sima golyót, és kijelölte az egymásutáni egyenlő időközökhöz 

tartozó pontokat. A pontok kijelöléséhez eltolható lovasokat használt, ezeket a leguruló golyó 

megpendítette, s azután már csupán ezeket a pendüléseket kellett azonos időközökre hozni 

egymástól a lovasok alkalmas eltologatásával. Ez azonban a zenész fiának, aki maga is 

kiválóan pöngette a lantot, nem lehetett nehéz. Drake „megismételte” a kísérletet, és neki 

csakugyan nem okozott különösebb gondot az egyenlő időközökhöz tartozó távolságok 

megkeresése.* Csakhogy ő már tudta, mit kell keresnie! A kérdéses kéziraton azonban csupán 

egy hármas számsor található,* s még ha ez tán tényleg értelmezhető is a lejtőn legurulás 

egyenlő időközeihez tartozó távolságok sorozatának, akkor se utal rá semmi, hogy Galilei 

Drake kísérleti módszerével talált rá, hiszen ugyanígy lehet ez a számsor a már ismert törvény 

– vagy éppenséggel valami másik törvény – kísérleti ellenőrzése.* A Galilei-kéziratok alapos 

ismerői általában nem is fogadják el Drake föltevését. De ha nem kísérleti úton találta meg az 

időnégyzetes törvényt, akkor hogyan? 

Winifred L. Wisan, akinél mélyebben tán senki be nem hatolt Galilei 

mozgáselméletének szerkezetébe, úgy véli, hogy a mechanikai gondolkozás fejlődésébe 

beágyazottan kell megkísérelni a kérdés megoldását. Galileit eredetileg tán nem is az 

érdekelte, hogy hogyan esnek a testek, hanem a mechanika hagyományának megfelelően az, 

hogy miért. „Első kérdése nem az esés törvényére mint olyanra irányult, hanem inkább azt 

kereste, hogy miért gurulnak le a testek gyorsabban a meredekebb lejtők mentén.”* A 

középkori fizika jellegzetes kérdése ez; ők úgy feleltek rá, hogy minél közvetlenebbül halad 

egy pálya a világ középpontja felé, annál „súlyosabban esnek” rajta a testek.* Padovai 

professzorsága idején, amikor összefoglalta tanítványainak egy ügyes kis kézikönyvben – 

elsősorban Guidobaldo del Monte alapján – az egyszerű gépek működési mechanizmusát, 

még Galilei is ezekben a középkori-renaissance keretekben gondolkozott a mozgásról.* De 

elődeivel ellentétben már ekkor tudta és világosan kifejtette, hogy gépekkel nem lehet erőt 

teremteni vagy megsokszorozni, csak elosztani. Lejtőn például könnyebb föltolni ugyanazt a 

súlyt ugyanolyan magosra, mert a mozgatással szemben a súly csak függőleges irányban fejt 

ki ellenállást; „súlyos testek csak a föld középpontjától való eltávolításuk arányában fejtenek 

ki ellenállást a mozgatással szemben”.* Vagy ahogyan mi mondjuk: bármilyen hosszú lejtőn 

emelünk is fel egy m tömeget h magosságra, a „végzett munka” mindenképpen mgh. Mikor 

pedig a test h magasságból leesik, ugyanez a „potenciális energia” szabadul fel 1/2·m·v2 

„kinetikus energia” formájában, bármilyen hosszú lejtő mentén történik az esés. Mindezekből 

az idézőjelbe rakott fogalmakból persze Galilei egyet sem ismert, de felismerte a súlyos testek 

lejtőn való mozgásában ugyanezt a fizikai szerkezetet, és ezt úgy fejezte ki, hogy a testek 

„esési momentumát” a lejtő magossága határozza meg, és így ugyanazon magosságból 

bármilyen hosszú lejtőn leszállva végül ugyanakkora sebességre tesz szert, mintha 

függőlegesen esne, hiába gurult közben sokkal lassabban. Azonos magosból leesve a test 

mindig egyenlő „sebességfokokra” tesz végül szert. Meglepően új és nagy felismerés volt ez, 

radikálisan átalakította a mozgásról alkotott képet és fogalmakat; Galilei még a Matematikai 

értekezésekben is külön posztulátumként mondotta ki: „Ha egy és ugyanazon test különböző 

hajlásszögű síkokon mozog lefelé, valahányszor a síkok magassága egyenlő, az általa szerzett 

sebességek is egyenlőek.”* „Az én véleményem szerint is – fűzi hozzá a Posztulátumhoz a 

Matematikai értekezésekben Sagredo – annyira valószínűnek tűnik ez a feltételezés, hogy 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


különösebb kételkedés nélkül, nyugodtan elfogadhatjuk, természetesen azzal a hallgatólagos 

megállapodással, hogy nincs semmiféle külső, akadályozó tényező, a síkok kemények és 

simák, valamint a mozgó test tökéletesen gömb alakú, tehát a sík és a mozgó test között nem 

lép fel súrlódás. Nem nehéz belátni egyszerű józan ész alapján, hogy ha sikerül minden 

akadályt és ellenállást eltávolítanunk, akkor egy súlyos, tökéletesen gömb alakú golyó a CA, 

CD, CB szakaszok mentén lefelé végzett mozgás után az A, D, B végpontokban azonos 

lendülettel rendelkezik”.*  

A fordító gondolkozás nélkül, magától érthető természetességgel használja itt a modern 

„lendület” kifejezést, és ekkor már, élete vége felé írt nagy művében Galilei is csakugyan 

pontosan ezt a modern fogalmat érti alatta. De hosszú és szüntelen töprengések, merész 

próbálkozások és keserű kudarcok árán jutott el ide; nehéz út vezetett a holmi bizonytalan 

mozgási tendenciát jelölő sokértelmű „momento”-tól az „esési momentum” elkülönítésén át a 

„lendület” modern fogalmáig. De az esés a különböző hajlásszögű lejtőkön jókor ráirányította 

a figyelmét az ilyen „természetes mozgás” (azaz az eső test saját „természetéből”, külön erő 

nélkül történő mozgás) matematikai elemzésére, és levezetett egy sor érdekes tételt a súlyuk 

következtében leguruló testek mozgásáról. Tudta például, hogy egy függőleges síkban fekvő 

kör bármely húrján ugyanazon idő alatt esik le a test a kör talppontjába, mint a függőleges 

átmérőn, azaz az esés ideje független a húr hosszúságától. Ebből a húrtételből azután egy 

egész tétel-családot vezetett le, még az 1600-as évek elején, 1602 előtt, mert ekkor említi 

először Guidobaldo del Monte márkinak írt levelében: „Legyen a BDA kör BA átmérője 

merőleges a vízszintesre, és legyenek az A pontból bárhogyan a kerülethez húzott egyenesek 

AE, AD, AC: bebizonyítom, hogy egyenlő mozgók ugyanazon idő alatt esnek le a BA 

merőleges mentén, mint a CA, DA, EA, FA egyenesek szerint hajló síkok bármelyikén; azaz 

azonos pillanatban indulva a B, C, D, E, F pontokból egyazon pillanatban érkeznek az A 

végpontba, legyen az FA szakasz oly kicsiny, amilyennek csak akarjuk.” 

„És talán még hihetetlenebbnek látszik, amit bebizonyítottam, hogy ha SA egyenes a 

körnegyed húrjánál nem nagyobb és SI, IA egyenesek tetszőlegesek, akkor ugyanaz a test S-

ből indulva gyorsabban teszi meg az SIA utat, mint I-ből indulva csupán az IA utat.”*  

De miért teszik meg ugyanazon idő alatt ezeket a körbeli távolságokat az eső testek? És 

milyen úton fog a mozgó test leggyorsabban leérni? Galilei azonos idők alatt megtett utakról, 

valamint gyorsabb és lassúbb mozgású lejtőkről beszél; de ha válaszolni akart az utóbbi 

kérdésre, ha meg akarta találni a leggyorsabb, azaz a legrövidebb idejű utat – ő éppen a 

körpályát vélte annak –, akkor elébb-utóbb meg kellett kérdeznie, hogy „milyen arányban 

állanak egymáshoz az idők, melyek alatt a mozgó test ugyanazon a lejtőn különböző utakat 

tesz meg.”* És ekkor már – véli Wisan – csak egy lépés lehetett rátalálni, hogy a saját súlya 

alatt lefelé mozgó test által ugyanazon a lejtőn különböző idők alatt megtett utak úgy 

aránylanak, mint a megtételükhöz szükséges idők négyzetei. Így történt-e csakugyan? A kész 

elmélet hallgat róla, a feljegyzésekben nincs nyoma. Valószínűleg sohasem fogjuk megtudni, 

hogyan született meg az egész fizika legnagyobb jelentőségű felfedezéseinek egyike. 

Az időnégyzetes törvénnyel a kezében Galilei mindenesetre megint egy csomó új 

érdekes tételt vezetett le, mielőtt még magát a törvényt egy egyszerűbb elvből le tudta vezetni. 

A kész művek s a feljegyzés-töredékek nem árulják el azt sem, hogy ez a levezetés mikor és 

hogyan történt, de mégis tán több alappal lehet találgatni, mint magának az időnégyzetes 

törvénynek az esetében. Galilei – valószínűleg egy régi középkori skolasztikus formula ötletes 

újraértelmezésével – elvégezte azt a két műveletet, amit mi az s = 1/2·a·t2 függvény 

„differenciálásának” illetve a v=ds/dt=at egyenlet „integrálásának” nevezünk.* Galilei persze 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


nem nevezte így és fogalma sem volt róla, hogy egy „differenciálegyenlet” „integrálásával” 

kapja meg az időnégyzetes törvényt. Ő felosztotta az egyenletesen növekvő sebességű mozgás 

idejét azonos időszakokra, minden egyes időszakaszban az átlagértékével – tehát egy 

állandóval – helyettesítette a változó sebességet, és az egyenletes mozgásra érvényes 

sebesség=út/idő képletből kiszámolta az egymás utáni egyenlő szakaszokra eső utakat. 

Nyomban látható, hogy az egymás utáni időszakaszokban megtett utak a páratlan számok 

sorával jellemezhetők: 1,3,5,7,9,… és ez ugyanaz, mint az időnégyzetes törvény, mert például 

a 2 időszakasz alatt megtett út úgy aránylik a 3 időszakasz megtett úthoz, mint 22 a 32-hez. És 

mivel az időszakaszbeosztás tetszőlegesen finomra választható, az időszakaszonkénti 

átlagolások lépcsőzetes növekedése tetszés szerint hozzásimítható az egyenletes 

sebességnövekedés v=at egyeneséhez. Az efféle végtelenül finomítható beosztásokkal való 

munkában – láttuk – Galilei már ifjúkorában is jeleskedett, így számította ki a 

forgásparaboloid súlypontját. 

Az időnégyzetes törvény levezetéséhez Galilei valószínűleg 1608-ban vagy 1609 

tavaszán juthatott el. Többé-kevésbé időzíthető feljegyzésein kívül az is erre utal, hogy ekkor 

újította fel a kapcsolatát a nagy római matematikussal, Luca Valerioval. Galilei levelei 

elvesztek, de Valerio válaszából kiderül, hogy bírálatát kérte két elvről, amelyekre a 

mozgásról tervezett értekezését akarta alapozni. 1609 nyarán azonban jó időre elvonta Galilei 

figyelmét a mozgás fizikájáról a csillagoké. 

  

6. Csillagos üzenet  

1609 júliusában Galilei betegen feküdt Padovában. Elő-elővette időnként valami furcsa 

kór 1606 októbere óta, amikor alighogy hazatért Firenzéből, leverte a lábáról valami, amit ő 

maga „harmadnapos láz”-nak diagnosztizált. Életrajzírója és tanítványa, Vincenzio Viviani* 

szerint két barátjával együtt egy forró napon álomra szenderült egy Padovához közeli 

villában, ahol egy barlangból bevezetett levegő szolgált hűsítés gyanánt. A hideg és nedves 

huzat megcsapta az alvókat, súlyosan megbetegedtek, ketten hamarosan meghaltak, Galileit 

pedig egész életében visszatérő lázak és ízületi fájdalmak gyötörték. A történészek részben 

idült reumatizmusra, részben valamilyen fertőző betegségre gondolnak,* ám akárhogyan is 

volt, időnként úgy gyötörte Galileit, hogy még az írása is eltorzult. 1609 júniusában a beteget 

egy tekintélyes velencei úr, Piero Duodo látogatta meg; az ő közbenjárását kérte Galilei 

fizetésének felemelése végett.* Húgai hozománya és öccse támogatása miatt Galilei 

meglehetősen eladósodott; családos ember volt maga is, egy Marina Gamba nevű velencei 

hölggyel élt együtt, akitől két leánya és egy fia született. Marina nem lehetett rossz társa, 

hiszen különben hogy emlékezhetett volna később Galilei meghatódottan mint élete 

legboldogabb éveire a padovai esztendőkre; Virgina leánya pedig évekkel később féltő 

szeretettel állott mellette meghurcoltatásaiban. Családi életéről különben nem sokat tudunk. 

Mikor átköltözött Firenzébe, nem vitte magával a családját. Marina hamarosan férjhezment,* 

a leánykákat Galilei zárdába adta. Tán nem merte, nem tudta vállalni kiházasításuk költségeit? 

Vagy a Firenzében reá váró másféle és zaklatottabb elfoglaltság nem fért össze a családdal? 

Ki tudja azt ma már. 

Azt se könnyű megérteni, hogy miért igyekezett padovai függetlenségét firenzei udvari 

szolgálattal felcserélni, hisz nyilván nem csupán a kecsegtetőbb anyagi lehetőségek 

vonzották. Mindenesetre évek óta ápolgatta ezt a firenzei tervet magában. Ezért vállalta 1605-

től kezdve minden nyáron Cosimo oktatását. Az ifjú trónörökös valósággal bálványozta 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


mesterét, de hamar megkedvelték az udvarban mások is. Az állam főtisztviselői, a derék 

Belisario Vinta és Curzio Picchena tudományos és mérnöki ügyekben* mindig kikérték a 

tanácsát, és még a bigott és babonás Nagyhercegné, Lotharingiai Krisztina is Galileihez 

fordult, horoszkóp-ügyekben. Állandó alkalmazás iránti tapogatózásai elől azonban 

udvariasan kitértek. Pedig az itáliai fejedelmi udvarok fényéhez ekkor már festők, szobrászok, 

építészek, humanisták és poéták mellett régóta hozzátartoztak a matematikusok is. Talán 

Galilei hírnevét nem ítélték még elegendőnek a Mediciek ragyogásához? Ha így volt, hát ez 

hamarosan megváltozott. 

1609 június 29-én Piero Duodo megírta Galileinek, hogy fizetésemelési kérését nem 

fogadja kedvezően a Tanács.* Július második felében a professzor maga is felutazott 

Velencébe,* s itt hallott az eszközről, amely hamarosan nagyot fordított az ő sorsán csakúgy, 

mint az egész tudományén. Számtalanszor és számtalanféleképpen elmondották már a 

csillagászati távcső felfedezését, így hát a legokosabb, ha a nagy Galilei-kutatót, Stillmann 

Drake-et követve, magát Galileit idézzük: 

„Velencében, ahol akkoriban éppen tartózkodtam, híre járt, hogy egy hollandus adott 

Móric hercegnek egy üveget, amellyel távoli tárgyakat olyan tisztán lehetett látni, mint ha a 

közelben lennének. Mindössze ennyit hallottam. Akkor visszatértem Padovába és 

meghánytam-vetettem magamban a dolgot. Hazatértem utáni első éjjel már meg is oldottam a 

kérdést, másnap pedig mindjárt megszerkesztettem a műszert, és értesítettem velencei 

barátaimat, akikkel előző nap tárgyaltunk a dologról. Nyomban azután hozzáláttam egy 

másik, jobb műszer szerkesztéséhez, és hat nap múlva már vittem is magammal Velencébe, 

ahol a Köztársaság főbb előkelőségei csaknem kivétel nélkül csakúgy tolongtak megbámulni, 

több, mint egy hónapon át, nem csekély fáradságomra.”*  

Velencében tudtak régebben is a holland üvegről; a fáradhatatlan Paolo Sarpi már 1608 

novemberében értesült egy röpiratból Hans Lipperhey middleburgi szemüvegkészítő mester 

messzelátójáról. Érdeklődött is felőle, egyebek közt a párizsi Jacques Badovere-től, aki 

néhány éve Padovában Galilei tanítványa volt. Badovere válasza elveszett azóta, de Galilei 

láthatta Sarpinál, mert a Sidereus Nuncius-ban hivatkozott rá: 

„Pár nappal később megerősítette a hírt egy párizsi francia nemes, Jacques Badovere 

levele, amely arra ösztönzött, hogy teljes erővel keresni kezdjem, miképpen tudnék kitalálni 

magamnak egy hasonló eszközt. Rövidesen el is készítettem, a fénytörés elmélete alapján. 

Vettem először is egy ólomcsövet, a két végére két üveglencsét erősítettem, sík oldalukkal 

egymás felé, a másik oldala pedig az egyiknek szférikusan konkáv volt, és a másiknak 

konvex. Akkor szememet a konkáv lencse közelébe hozva, a tárgyakat elég nagynak és 

közelinek láttam, mert háromszor közelebbinek látszottak és kilencszer nagyobbnak, mint 

puszta szemmel. Azután készítettem egy tökéletesebbet, amely hatvanszorosánál is nagyobbra 

nagyította a tárgyakat. Végül sem időt, sem fáradságot nem kímélve sikerült olyan kiváló 

műszert szerkesztenem, hogy azzal csaknem ezerszer nagyobbnak és harmincszor 

közelebbinek látszottak a tárgyak, mint a természetes látással.”*  

Nagyításon mi azt értjük, amit Galilei „közelebbi”-nek mond; ő ennek a „lineáris 

nagyítás”-nak a négyzetét tekintette „nagyítás”-nak. Így kiváló műszere miszerintünk 

körülbelül harmincszoros lineáris nagyítású lehetett. A velencei urak még a kevésbé tökéletes, 

körülbelül nyolcszoros nagyítású távcsővel* csodálták augusztus végén a Szent Márk téren a 

Campanile csúcsáról a szabad szemmel láthatatlan, messziről közelgő hajókat, a muranoi 

Szent Jakab templom kapuján ki- s belépőket, Padova templomtornyait.* A hűséges Sarpi 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


gondoskodott róla, hogy a Tanács kellőképpen értékelje Galilei fölfedezését, évi fizetését 520 

forintról 1000-re emelték. Matematika professzor ennyit akkoriban sehol sem kapott. De 

Galilei rögtön gondolta az emelést, a Tanács meg csak egy év múltán, jelenlegi professzori 

terminusának a lejárta után.* Ezen aztán összekülönböztek; vagy csak az ürügyet kereste 

Galilei a távozáshoz? Ki tudja. Mindenesetre amikor Enea Piccolomini 1609-ben értesítette 

Galileit I. Ferdinánd nagyherceg haláláról, tanítványa, Cosimo trónusra kerülése joggal 

ébreszthette fel Galilei reményeit.* Piccolominitől szeptemberben különleges üvegtömböket 

kért, hogy tökéletesebb lencséket csiszolhasson.* Senki sem tudott akkoriban távcső céljaira 

olyan jó lencséket csiszolni, mint Galilei.*  

Valószínűleg a gyengébb, nyolcszoros nagyítású távcsövét is az égre fordította már, s 

megfigyelte vele a Hold hegyeit. November végire készült el egy új, kb. hússzoros nagyítású 

műszere, s december folyamán egy teljes cikluson át észlelte vele a Holdat. Megfigyelés-

sorozatáról 1610. január 7-én kelt levelében számol be: 

„Először 4 vagy 5 nappal újhold után kezdtem el megfigyelni; láttam, hogy a 

megvilágított részt az árnyékban lévő testtől elválasztó határ nem pontosan kijelölt ovális 

vonal része, hanem erősen zavart, töredezett és durva elhatárolás, amelyből sok fénylő pont 

kiugrik és belép a sötét részbe; és fordítva, más sötét részek – hogy úgy mondjam – 

megsebzik a megvilágított részt, beléhatolva az ellipszis vonalán túlra, amint a mellékelt 

ábrán látható.” 

„Mi több, nem csupán a világos és sötét rész határának hullámossága és egyenetlensége 

látható, hanem láthatók szomszédságában a sötét részben elhelyezkedő fénylő pontok is, 

teljesen elválasztva a megvilágított koronától; és ezek a pontok lassanként növekednek és 

dagadnak, úgyhogy néhány óra elteltével egyesülnek a fénylő résszel, világossá válnak azok a 

területek is, amelyek köztük és a világos rész között voltak: ahhoz hasonlóan, ahogy a 

mellékelt ábra mutatja.” 

Leírja azután, hogy a világos részben, a világos-sötét határ közelében foltocskák 

láthatók, és a Hold növekedtével egyre veszítenek nagyságukból és sötétségükből, úgyhogy 

holdtöltekor már alig kivehetők. A folt sötét része mindig a Nap felőli oldalon helyezkedik el, 

a világos része a Hold árnyékba borult része felől, és pontosan olyan az egész, mint a Földön 

egy hegyek koszorúzta völgy. Általában különböző alakúak a foltok, de van a Hold közepe 

táján egy elég nagy folt, amely csaknem tökéletesen kerek, és a Hold telésével-fogyásával úgy 

változnak benne a fények és az árnyak, akárcsak egy hatalmas kerek földi amphiteátrumban. 

„Vagy jobban mondva ahogyan a csehek országában történne, ha síkja tökéletesen kerek 

lenne, és a kerületén körös-körül mindenütt igen magos hegyek öveznék.” A körnek mindig 

az a része sötét, amerről a Nap világít, az ellenkező oldal világos. A megfigyelt fény-árnyék 

jelenségek föltárták Galilei előtt, hogy a Holdon ugyanúgy hegyek és völgyek vannak, mint a 

Földön.* „És a Hold-megfigyeléseken kívül – írja a levele végén – a többi csillagoknál ezeket 

figyeltem meg. Először azt, hogy sok állócsillag látható a távcsővel, amelyek anélkül nem 

látszanak; és csak ma este láttam, hogy a Jupitert három állócsillag kíséri, kicsinységük miatt 

láthatatlanok, és konfigurációjuk ilyen alakú: 

  

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


 

  

és hosszúság szerint nem foglalnak el úgy egy foknál nagyobb távolságot.” 

A bolygók tökéletesen kereknek látszanak, kicsi teliholdakhoz hasonlóan, és befejezett 

kerekséggel, irradiáció nélkül. Ám az állócsillagok nem ilyennek látszanak; a távcsővel még 

inkább szikrázni és reszketni látszanak, mint anélkül, és úgy ragyognak, hogy nem lehet 

fölfedezni, hogy milyen az alakjuk.”*  

Tehát Galilei ezen a nevezetes januári estén a Jupiter mellett három állócsillagot vélt 

meglátni. Néhány napra rá észrevett a Jupiter körül egy negyedik csillagot. Január 30-án kelt 

levelében beszámolt fölfedezéseiről Belisario Vintanak. „Hogy a Hold a Földhöz hasonló test 

– írja –, azt már megállapítottam és részint meg is mutattam Legkegyelmesebb Urunknak, 

habár tökéletlenül, mert még nem volt olyan kiváló távcsövem, mint most; ezzel nemcsak a 

Holdat figyelhettem meg, hanem eddig sose látott állócsillagok sokaságát, több, mint tízszer 

annyit, mint amennyit szabad szemmel láthatunk. Mi több, el tudtam dönteni a filozófusok 

régen vitatott kérdését, hogy mi lehet a Tejút. Ámde találtam valamit, ami minden csodát 

fölülmúl: négy új bolygót, és megfigyeltem saját és külön mozgásukat, ahogyan egymásétól 

és a többi csillag minden más mozgásától különböznek; és ezek az új bolygók egy másik, 

sokkal nagyobb csillag körül mozognak, nem másképpen, mint ahogyan a Vénusz és a 

Merkúr mozog, és ahogyan esetleg a többi ismert bolygók a Nap körül.”*  

Január végén tehát Galilei a Jupiter négy bolygójában a Naprendszer kicsinyített mását 

látja, és ettől kezdve szilárdan meg van győződve Kopernikusz rendszerének fizikai 

valóságáról. A mindentudó Drake a kéziratokból azt is kisilabizálta, hogy a nagy fordulat 

január közepén következhetett be, pontosan január 15-ének éjjelén, ekkor jött rá Galilei, hogy 

amit a Jupiter közelében lát, az másképp, mint a négy kis csillagocska keringésével nem 

magyarázható. És éppen mert saját kezdeti tévedésének a kiküszöbölésével jött rá – véli 

Drake –, azért tekinthette a Jupitert és négy bolygóját döntő érvként Kopernikusz rendszere 

mellett, és ezért nem volt hajlandó mostmár méltányolni Kopernikusz-ellenes érveket: „az 

ember hajlamos a türelmetlenségekre olyan gondolatok iránt, amelyek tévességéről ő maga 

győződött meg lépésről-lépésre”, érvel Drake.*  

Akárhogy is volt, annyi bizonyos, hogy Galilei elérkezettnek látta az időt felfedezései 

közlésére. 1610 január 30-án kelt levelét Vintának Velencéből keltezte, ahol a könyv 

kinyomtatása végett tartózkodott. A kéziraton még javított és bővített közben, kivált az új 

bolygók keringésére vonatkozó adatokkal, és részletesen megtárgyalta Vintával az 

elnevezésüket. Vinta javaslatára keresztelte el végül „Medici-csillagok”-nak.* Akkoriban még 

tisztességesen dolgoztak a nyomdák, úgyhogy 1610 március 12-én már meg is jelent a könyv, 

a híres Sidereus Nuncius,* II. Cosimo Nagyhercegnek ajánlva. A „nuncius”-t már a maga 

korában „követ”-ként értették és fordították, s a könyv máig „Csillagkövet”-ként él a 

köztudatban. De Galilei öregkorában finoman figyelmeztet rá, hogy a „nuncius” „hír”-t, 

„üzenet”-et is jelent, és így a cím inkább „Csillaghírek”, „Csillagi üzenet” vagy „Csillagos 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


üzenet” lehetne. Ám nevezzük akárhogyan, a lényeg az, hogy a kis könyv pillanatok alatt 

világhíressé vált és világhírt szerzett szerzőjének. 

A könyv fontosságát mutatja, hogy nyomban megindult ellene az intrika. Ki Galilei 

távcsövét ócsárolta, ki a felfedezések valódiságát vonta kétségbe. Egy Bolognában tanuló 

német, Martin Horky például április 27-én Keplernek Prágába küldött levelében részletesen 

beszámolt Galilei ottani bemutatójáról; leírta, miként vélekedik erről a „nyomorult” 

Nunciusról „az egész Bologna”: „hull a haja, a bőre a francia kórtól virít, feje sérült, agyában 

delírium; látóidegei – mivel túlságosan kíváncsian és fellengzős kétellyel figyelt egyet s mást 

a Jupiter körül – elszakadtak; látása, hallása, ízlése, tapintása elveszett; a kezekben görcs, 

mert sunyin el-elcsenték a filozófia és a matematika vagyonát, a szív remeg, mert széltében-

hosszában árusította az égi mesét, a belek természetellenesen nagy rakásokat ürítenek, mivel 

másként nem ingerelne tudósokat és illusztris férfiakat; a lábak köszvényt kiáltanak, mert 

mind a négy égtáj felé bolyonganak. Szerencsés és háromszor-négyszer boldog orvos az, aki a 

beteg Nuncius egészségét visszaállítja…” 

Horky nyilván maga akart ez a boldog orvos lenni, mert a levél végén németül 

megjegyzi: „A lencséket, úgy, hogy senki se lássa, viaszba levettem, s ha egyszer Isten 

hazasegít, sokkal jobb Perspicillumot fogok csinálni, mint ez a Galileus.”* Horky áskálódásait 

még mestere, Magini professzor is megsokallta, pedig egyébként maga is „betartott” 

Galileinek, ha csak tehette; nem bírta megbocsátani neki, hogy „elorozta” előle a padovai 

katedrát. Galilei bolognai bemutatójáról is úgy számolt be Keplernek, hogy bizony a híres 

bolygókat senki se látta „tökéletesen”, pedig húsznál is több tudós férfi próbálta.* Hanem 

Horky ármánykodásaitól látványosan elhatárolta magát: kiadta tanítványa útját.*  

A német azonban nem esett kétségbe; Galilei régi és engesztelhetetlen ellenségéhez, 

Baldessare Caprához ment Milánóba. Megjelent közben 1610 nyarán Modenában a helyi 

inkvizítor jóváhagyásával Horky könyve – vagy helyesebben röpirata – a „Legrövidebb 

peregrinatio a Nuncius Sidereus ellen”,* ezt meg nyomban elküldötte Firenzébe, Francesco 

Sizzinek, akiről híre járt, hogy szintén könyvet készül kiadni Galilei felfedezéseinek 

cáfolására. A Peregrinatioban Horky persze „szalonképesebben” írt, mint Keplernek szóló 

levelében, de ugyanolyan fölényesen utasítja el a távcsöves megfigyeléseket: 

„Skrupulózusnak mondotta ezeket – ironizál Horky a „scrupulus” kettős jelentésével: 

„kövecske”, „kétely” –, és én is megpróbáltam megpillantani a távcsövével az első és a 

második skrupulust, de nem sikerült, mert semmi sincs ebben a távcsőben, ami alkalmassá 

tenné ilyen kicsi látószögek megfigyelésére.” Különben is „a bolygók keveredése olyannyira 

zavaros és bonyodalmas, oly nagy a fénytörés naponkénti változásainak és kölcsönösségeinek 

a bősége, hogy mindazt egymástól elkülöníteni még a hiúz szemei se képesek. És nem 

megfelelő a hely sem: nem vagyunk ugyanis Galileinkkel Egyiptomban, ahol az ég maga az 

állandó tisztaság, hanem Itáliában, ahol Padova szomszédai magas hegyek, és ahol a Nap, a 

Hold és a többi öt bolygó a fénytörés annyi sokféle korlátjának alávetett: Galileivel együtt az 

Adriai–tenger szomszédai vagyunk, ahol sűrűbbek a kigőzölgések, következésképpen 

nagyobb a fénytörés. Lássátok, olvassátok és ítéljétek hát meg, miféle skrupulusokkal 

vajúdnak a hegyek, míg négy új bolygó képében megszületik a nevetséges egérke. Sírjatok 

mostohátok sírjánál Galilaeai férfiak, mert a csillagászok műszere immár sok éve feltaláltatott 

és bevezettetett, de soha be nem fejeztetett, akárcsak a kölni székesegyház építkezése. 

Szerencsés és háromszor-négyszer boldog lehetne az a Nuncius, aki avas és bárgyú 

műszerével feltehetné a koszorút és meg tudná látni az égen az első meg a második 

skrupulust.”*  

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Sokan és sokáig ismétlik később a Horky förmedvényében megjelenő érveket: a távcső 

régi ügy, Galilei csak úgy „lopta”, és különben is csak a fénytörés játékai a véle láthatók, ha 

ugyan egyáltalában látható valami érdekes. Akadt, aki még belepillantani se tartotta 

érdemesnek a távcsőbe, hiszen amit az égen látni lehet, az úgyis elolvasható Arisztotelésznél. 

Amiről meg ő nem ír, az nincsen. 

Azok voltak mégis többen, akiket Galilei könyvecskéje meglepett és 

meggondolkoztatott. Kepler pedig, amikor Magini az ő véleményét kérte a könyvről, kerek-

perec megmondotta: „Mindketten kopernikánusok vagyunk, és a hasonló örvend a 

hasonlónak.”* És még Horky könyve előtt megjelentette Prágában Galileinek 1610 április 19-

én írt levelét könyvalakban. Ez a Dissertatio cum Nuncio Sidereo illetve Kepler levele jól jött 

Galileinek nagyon. A Nagyhercegnek ajánlott könyvét már a Toszkán udvarnál is igyekeztek 

lejáratni; Firenze velencei nagykövete, Giovanni Bartoli március 27-én azt írta a Nagyherceg 

mindenható miniszterének, Belisario Vintának, hogy Galilei híres távcsöve közönséges és 

olcsó eszköz, és az ottani piacon ugyanaz a minőség 4–5 líráért bármikor kapható.* Georg 

Fugger, a Német–Római Birodalom követe Velencében pedig Keplernek írta Prágába április 

16-án, hogy ami Galilei „Nuncius Aethereus”-át illeti, az bizony „a matematikai 

tanulmányokban járatosak szerint száraz értekezésnek vagy filozófiai megalapozást nélkülöző 

sápadt képmutatásnak látszik”, úgyhogy el sem merte küldeni ő Császári Felségének. A híres 

távcsőről pedig úgy hírlik, hogy azt valami belgától lopta, mert olyan ember ő, mint a holló 

Aesopus meséjében: szereti magát idegen tollakkal feldíszíteni.* Az efféle pletykák persze 

sokat Galileinek – amíg Padovában a Velencei Köztársaság szabad polgára volt – nem 

árthattak, de azért nagy megnyugvással közölte május 7-én Vintával, mihelyst megkapta 

Kepler levelét: „Tudja meg Nagyságod és ezáltal Legmagasztosabb Felséges Urunk, hogy 

kaptam a Császár Matematikusától egy levelet, mit levelet, egy egész nyolcíves traktátust, és 

mindezt csak azért írta, hogy minden részletében elismerje a könyvemben foglaltakat, anélkül, 

hogy akár a legcsekélyebb tekintetben kételkedett vagy ellenkezett volna. És higgye meg 

Nagyságod, hogy lényegében hasonlóképpen vélekednének Itália literátus emberei is, ha én 

Németországban vagy valahol még távolabb élnék; pontosan olyasféleképpen, amint hihetjük, 

hogy a többi Itáliával szomszédos fejedelmek kissé kevésbé homályos szemmel éppúgy 

bámulják Felséges Urunk kitűnőségét és hatalmát, mint a mitőlünk oly távoli Moszkva vagy a 

kínaiak mérhetetlen kincseit és erejét…”* Tudott Galilei, ha akart, fejedelmeknek tetszőn, 

udvari emberként beszélni. És most akart, mert erősen feltette magában, hogy elnyeri a 

Toszkán Nagyhercegségben a fejedelmi matematikus és filozófus posztját. Hiszen már a 

Jupiter holdjait is ezért nevezte el a Mediciekről, és ezért ajánlotta a könyvét II. Cosimónak. 

Épp ezért volt néki mérhetetlenül fontos Kepler elismerése: a Sidereus Nuncius elleni 

áskálódások közvetve a Mediciek fényét is homályosították, s ezáltal veszélyeztették Galilei 

terveit. Ezért siet akkora megnyugvással közölni Vintával a császár matematikusának 

igazolását. A nyomaték kedvéért hozzáfűzi azért, hogy az udvar fényének emelésén túl is sok 

hasznát láthatná az ő jelenlétének Őfelsége: „Magna longeque admirabilia apud me habeo 

(nagy és messzirehatóan csodálatos dolgokat tartok a kezemben): de ezek nem szolgálhatnak 

vagy jobban mondva nem hozhatók működésbe másként, csakis fejedelmek által, mert ők 

kezdenek és viselnek háborúkat, építtetnek és védelmeznek erődítményeket, és az ő 

szórakozásuk a nagyvonalú költekezés, nem az enyém vagy a privát úriembereké. Műveim, 

melyeket véghez kell vinnem, mindenekelőtt két könyv A mindenség rendszeréről avagy 

szerkezetéről, hatalmas elképzelés, filozófiával, asztronómiával és geometriával teljes; három 

könyv A helyi mozgásról (De motu locali), teljességgel új tudomány, senki más, se régi, se 

modern, nem fedezett fel bármit is abból a sok csodálatos tulajdonságból, amit én a 

természetes és az erőszakos mozgásban létezni bebizonyítottam, miért is joggal hívhatom ezt 

új tudománynak, melyet első elveitől kezdve én fedeztem fel: három könyv ez a 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


mechanikáról, kettő az elvek és az alapok demonstrálásával foglalkozik, egy a feladatokkal; 

és bár mások is írtak már ugyanerről a témáról, ámde amit írtak, se terjedelemben, se 

egyébként még negyedrésze sincs annak, amit én írok. Vannak továbbá különféle kisebb 

munkáim természeti tárgyakról, mint A hangzásról és a hangról, A látásról és színekről, Az 

árapályról, A kontinuum összetételéről, Az állatok mozgásáról, és több efféle. Gondolok 

továbbá katonáknak szóló könyv írására, nem csupán elvben kialakítva, de tanítva is roppant 

világos szabályokkal mindazt, ami a tudáshoz tartozik és a matematikától függ, mint a 

védőművek, elrendezések, erődítések, ostromok ismerete, a tervek készítése, az irányzékkal 

való mérés, tüzérségi ismeretek, különféle műszerek használata, és így tovább. Újra ki kell 

nyomtatnom geometriai körzőm használati utasítását, melyet Őfelségének ajánlottam, s már 

csupán pár példányban található; ez az eszköz olyan közkedveltté vált, hogy meg nem állhat 

mellette más hasonló eszköz, és tudom, hogy azóta se csináltak jobbat. Nem kell Őfelségének 

mondanom, hogy micsoda elfoglaltsággal terhel folytatni a négy új bolygó pontos 

periódusainak a megfigyelését és kutatását; minél többet gondolok rá, annál fáradságosabb 

feladat, mivel csak rövid időszakokra válnak el egymástól, és lévén színre és nagyságra igen 

hasonlóak.”*  

A felvázolt munkatervet a firenzei évtizedek alatt a katonai kézikönyvek kivételével 

Galilei csakugyan megvalósította. Ezek a hadászati traktátusok lényegében készen voltak, 

Padovában jegyzetként elkészítette magántanítványainak, és a műveit összegyűjtő 

monumentális Nemzeti Kiadás második kötetében közölte a nagy Galilei-kutató, Antonio 

Favaro. Az ágyú elterjedése és következményeképpen az erődítés mesterségének 

megnehezedése megnövelte a matematikusok becsületét, és Galilei érthetően igyekezett ezt is 

kihasználni.* Amikor aztán elnyerte a hőn óhajtott állást, már csak tudományos céljaira 

gondolt. De miért igyekezett annyira Firenzébe? 

Mi persze, a történtek ismeretében, aggodalmasan ráncolhatjuk homlokunkat és Galilei 

velencei barátaival együtt kérdezhetjük, hogy miért cserélte fel a köztársaság mégiscsak 

szabadabb levegőjét az abszolút monarchia – méghozzá a pápa leghívebb szövetségeseként 

ismert abszolút monarchia – szolgálatával? Anyagi előnyöket nem remélt, a Nagyhercegtől 

ugyanannyit kért, mint amennyire a Köztársaság professzori fizetését felemelte: évi 1000 

forintot. Az oktatási terhektől mentesült, bár, amint tanítványainak nagy száma és főleg 

ragaszkodásuk mutatja, ezt túlságosan nagy tehernek tán sosem tekinthette. Padovában 

továbbá ugyanúgy otthon érezhette magát, mint Firenzében; a haza ekkor már régen nem a 

dantei városállam-kereteket jelentette Itáliában. Mit keresett hát Firenzében? Tán azt a kis 

„független nyugalmat”, amely után Arany János egész életében hiába vágyakozott? Ha ezt 

kereste, nem számított rosszul. II. Cosimo okos fejedelem volt, teljesen reábízta, hogy mivel 

foglalkozzék. Soha semmiféle állami vagy pláne katonai feladattal nem terhelte.* A 

Nagyherceg megelégedett annyival, s büszke volt rá, hogy Galileit filozófusaként és 

matematikusaként a Toszkán Udvarhoz tartozónak tudhatta. Galilei pedig abban a rangokra és 

tekintélyekre érzékeny világban ezzel nem egyszerűen szabad munkalehetőséget, holmi 

szerény polgári „független nyugalmat” nyert, hanem valami sokkal, de sokkal többet. Itália, 

sőt az egész Európa egyik legtekintélyesebb fejedelmének filozófusa- és matematikusaként 

megkülönböztetett figyelem illette meg nézeteit; leveleit a címzettek – legyenek mégoly 

előkelő egyházi vagy világi méltóságok – személyre szóló kitüntetésnek tekintették és 

dicsekedve adták kézről kézre szűkebb vagy tágabb ismeretségi körükben. Ha Galilei 

történetesen tanai terjesztésére gondolt, keresve se találhatott volna alkalmasabb posztot. Tán 

ezért is nem elégedett meg a matematikusi címmel és ragaszkodott annyira a filozófusihoz? 

Ki tudja. Mindenesetre alighogy áttelepült Firenzébe, nagy gonddal építette ki tudományos 

levelezését. A Nemzeti Kiadás húsz vaskos kötetéből kilencet a levelezés tölt meg, és ebből 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


nyolc és fél kötet a firenzei évekre jut. Szó szerint napról-napra megismerhetjük belőle Galilei 

egész tudományos életrajzát. Azaz pontosabban annyit ismerhetünk meg, amennyit Galilei 

felfedezéseiből és nézeteiből a levelek útján közölni kívánt. A levelezés, ahogyan azt Galilei 

kiépítette, a későbbi tudományos folyóiratokat pótolta, s így többnyire kész eredményeket és 

kiforrott nézeteket tartalmaz; a keresés és a kételyek kacskaringóit és zsákutcáit Galilei 

leveleiben hiába keressük. E tekintetben is épp ellentéte volt nagy kortársának, Johannes 

Keplernek, aki még a könyveiben is részletesen beszámolt tévelygéseiről és kudarcairól, 

gyakran az olvashatatlanságig bonyolítva amúgy sem könnyen követhető fejtegetéseit. Galilei 

levelei és könyvei ellenben mindig világosan és félre nem érthetően adják elő mondandójukat; 

tartalmukon túl ez is magyarázza nagy népszerűségüket és hatásukat. De meglehet éppen ez 

ingerelte annyira a más nézeteket vallókat, hogy mindenáron Galilei elhallgattatására 

törekedjenek. Galilei átköltözésével Firenzébe 1610 koraőszén mindenesetre új korszak 

kezdődött a tudományok történetében. 

  

7. Vénusz Kopernikusz tanújaként  

Galilei 1610. szeptember elején költözött át Firenzébe. Első levelét szeptember 17-én 

keltezte innét Christopher Claviusnak, a jezsuiták Római Kollégiumába. Hallotta, írja, hogy 

nem sikerült megtalálniuk a Jupiter holdjait. Nincs ezen mit csodálkozni, hiszen a holdak csak 

pontos és jó műszerrel pillanthatók meg, s méghozzá a kellő rögzítésre is ügyelni kell, mert 

csak úgy kézben tartva a lélegzés vagy akár az érverés elegendő, hogy megzavarja a figyelést. 

Így hát még a jó műszer kezelése is némi gyakorlatot igényel. „Legutóbb – írja – 

tökéletesítettem egy kicsit a műszeremet, az új bolygók olyan fényesek és elkülöníthetőek 

lettek, mint szabad szemmel a másodrendű csillagok”, s még napfelkeltével is láthatók, 

amikor az égen a Szíriusz kivételével szabad szemmel egyetlen csillag sem látható, maga a 

Jupiter pedig egész nap látható vele. Mindezekről pedig „ha nem elébb – ígéri Galilei –, 

odaérkezésemkor feltétlenül meggyőződhetik”.*  

A tekintélyes Jezsuita Kollégium meggyőzése első helyen szerepelt Galilei tervei 

között. Jó távcső híján még Kepler sem látta a Jupiter holdjait; írt is Galileinek még 

augusztusban Padovába, hogy közölje vele idézés céljából még valakinek a nevét, aki már 

igazolta, mert így „rajtad egyedül nyugszik a megfigyelés egész tekintélye”.* Galilei válaszolt 

is hamar, még Padovából, épp a nagyhercegre hivatkozva megfigyeléseit igazoló tekintély 

gyanánt. Október elején értesült aztán Firenzében, hogy sikerült végre Keplernek 

megpillantania a Jupiter holdjait, a kölni választófejedelemnek küldött távcsöve segítségével. 

Kepler persze látatlanban se kételkedett soha Galilei megfigyeléseinek igazában, annál is 

kevésbé, mert mindezt pompásan bele tudta illeszteni saját elképzeléseibe. És így voltak ezzel 

mások is, nem ilyen nagy csillagászok. Ha beleillett a világmindenségről vallott 

elképzeléseikbe, akkor elfogadták s alkalom adtán látták Galilei felfedezéseit, de ha nem, 

akkor többnyire nem is látták. A pisai filozófiaprofesszor, a peripatetikus Giulio Libri például 

széltében-hosszában hirdette, még a nagyherceg előtt is, hogy azok a Medici-bolygók 

egyszerűen nem létezhetnek, kár meresztgetni a szemünket. Úgyhogy Galilei nem is állhatta 

meg, hogy meg ne jegyezze Paolo Gualdónak 1610. december 17-én írt levelében: „Pisaban 

elhalálozott Libri, a filozófus, az én apróságaim üldözője, aki e földön látni sem akarván 

azokat, most égbe-szálltában tán megpillantja.”*  

De Galilei ekkor már rég nemcsak a Jupiter-holdak bonyolult keringési viszonyait 

igyekezett tisztázni s a Hold hegyeinek magasságát megbecsülni távcsöve segítségével. Első 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


firenzei őszén újabb nevezetes fölfedezésre jutott. Hűséges és régi tanítványa, Benedetto 

Castelli – aki Benedek-rendi szerzetesként különböző főiskolákon s egyetemeken tanított – 

december 5-én Bresciából rövid levelet írt egykori professzorának. Köszöni Galilei augusztus 

22-én kelt levelét, melyben újabb meglepő égi felfedezésről számolt be, s a padovai szép 

időkre emlékezve kívánja, hogy bár újból a mester közelében dolgozhatna. S aztán előadja 

egy ötletét: „A Nagyságodtól tanultak szellemében különféle gondolatok suhantak át a 

fejemben, míg végül megragadtam egynél. Ha igaz, amint a legteljesebb mértékben igaznak 

tartom, a világ kopernikuszi felépítése, akkor a Vénusznak a Naptól való azonos eltéréseikor 

hol szarvasnak, hol szarv nélkülinek kellene látszania aszerint, hogy hol található a Naptól; 

csakhogy az elmúlt századokban ezt lehetetlen volt megfigyelni a Vénusz gömbjének 

kicsinysége és alakjának tünékenysége miatt. Mivel Kegyelmed halhatatlan felfedezései során 

a közönséges virtusnak láthatatlan annyi más csodát figyelt meg az égen, szeretném tudni, 

hogy pont erre vonatkozóan végzett-é valami megfigyelést, és úgy van-é valóban, ahogyan azt 

én gyanítom.”*  

Galilei december 30-án válaszolt; röviden, írja, mert újból gyengélkedik, s napokig az 

ágyat nyomta. Nagyon örvend a tervnek, hogy Castelli újból közelébe kíván kerülni, s együtt 

dolgozhatnak, s aztán nyomban a tárgyra tér: „Tudja hát meg, hogy körülbelül három hónapja 

elkezdtem megfigyelni a Vénuszt az eszközömmel, amikor is kerekded alakúnak és 

meglehetősen kicsinek láttam; követvén napról-napra növekedett tömegében és megőrizte 

ugyanazt a kerekdedségét, míg végül, amikor már eléggé messzire jutott a Naptól, kezdtem 

látni, hogy csökken kerekdedségében a keleti részén, és pár nap alatt félkörre fogy. Ebben az 

alakban több napon át megmaradt, mindazonáltal növekedvén tömegében; ekkor elkezd sarló 

alakúvá válni, és amíg vacsoracsillagként látszik, hegyesíteni fogja szarvacskáit, mígnem 

eltűnik. De aztán visszatérvén hajnalcsillagként, látszani fog piciny szarvakkal ámde a Naptól 

elfordulva, és növekedni fog a félköralak felé, legnagyobb Naptóli eltávolodásáig. Aztán 

néhány napon át félkör alakú marad, de tömege csökken; és aztán pár nap alatt a félkörből 

teljes alakba megy át, és hónapokon át így fog látszani mind hajnalcsillagként, mind 

vacsoracsillagként, teljes teltségében és piciny tömegében. Tisztelendőséged igen jól ismeri 

azokat a teljesen nyilvánvaló következményeket, amelyekkel mindez szükségképpen jár.”* A 

pontosságot kedvelő tudománytörténészek, akárcsak a korabeli arisztoteliánusok, szeretik 

felhánytorgatni Galileinek, hogy bizony azok a következmények egyáltalában nem olyan 

„nyilvánvalóak”. Hiszen a Vénusz alakjának Holdéhoz hasonló változásai csak annyit 

mutatnak, hogy a bolygó a Nap körül kering, s így Ptolemaiosz rendszere, amely szerint 

minden bolygó akárcsak a Nap és a Hold a Föld körül kering, nem felelhet meg a 

valóságnak.* Ámde a nagy dán csillagász, Tycho Brahe világképe, amely szerint a bolygók 

mind a Nap körül keringenek és ezt az egész bolygó-sereget viszi magával Föld körüli napi és 

évi útján a Nap, ez a furcsa kettős közepű világrendszer ugyanolyan jól összeegyeztethető a 

Vénusz megfigyelt alaki és nagysági változásaival, mint a kopernikuszi. Így vélték ezt 

pontosan már Galilei csillagász-ellenfelei is.  

Csakhogy Galilei nem egyszerűen csillagászként gondolkozott. Ő matematikus volt és 

mindenekelőtt a fizika – vagy ahogyan akkoriban hívták: a természet-filozófia – kérdései 

érdekelték, kiváltképpen a mozgás titkai és törvényei, amiről több évtizedes töprengései, 

kísérletei és felfedezései alapján épp egy nagy összegező értekezést kívánt írni, amikor a 

távcsövében látottak a csillagok felé fordították kíváncsiságát és képzeletét. Neki, a mozgás 

élesszemű vizsgálójának – véli Drake* – eleve elfogadhatatlannak látszhatott egy olyan 

világkép, amelyben a Földnél önmagában is mérhetetlenül hatalmasabb Nap kering a Föld 

körül, de közben még magával is cipel kettős – napi és évi – égi útján egy hatalmas térségekre 

szétszórt egész bolygó-sereget, köztük olyan bolygó-óriást, mint a Jupiter. Kora 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


csillagászainak többségét ez nem zavarta; nekik a csillagok a földi anyagtól merőben 

különböző valamiből álló égi fények voltak, amelyek mozgására a földi illetve a holdalatti 

világtól merőben más törvények voltak érvényesek. De Galilei szilárdul meg volt győződve, 

hogy a mozgás matematikai törvényei az egész mindenségben mindenütt azonosak, és ha 

egyszer egy test esni kezd, akkor a világmindenség legtávolabbi zugában is ugyanolyan 

matematikai arányok szerint gyorsulva fog esni, mint itt ezen a Földön. Galilei esés-törvénye 

elválaszthatatlanul összekapcsolta egymással a teret és az időt, és mindenütt, az egész 

Univerzumban ugyanazt a tér-idő geometriát írta elő. A térnek és az időnek ez az egész 

világmindenségre kiterjedő mozgástani egységesítése okozhatta – véli Galilei fizikájának 

mélyreható filozófiai elemzésében Maurice Clavelin –, hogy a Vénusz fázisainak felfedezését 

– tévesen – döntő érvként értékelte Kopernikusz rendszere mellett. Ha így volt, „tévedésével” 

nem állott egyedül; hiszen – láttuk – ugyanígy döntő érvként értékelte a Vénusz fázisait 

Kopernikusz rendszere mellett Castelletti is. Galileit azonban mindenekelőtt Kepler 

véleménye érdekelhette, mert már december 11-én levelet küldött neki újabb nagy távcsöves 

felfedezéséről, rejtjeles formában. Szokásos volt ez a korabeli tudósok körében: egyaránt 

szolgált a felfedezés elsőbbségének rögzítésére és védelmére; de tán méginkább jókedvű és 

játékos verseny lehetett, a friss felfedezések feletti öröm kifejeződése. Galilei Keplerrel latinul 

levelezett, így hát egy latin mondatban rejtette el mondandóját, Giuliano de'Medicinek, 

Toszkána prágai követének írt levelében: Haec immatura a me iam frustra leguntur o y. És 

hozzáfűzte a felcserélt betűkben elrejtett latin mondathoz Giuliano Medicinek, olaszul, hogy a 

mondat egy újabb megfigyelését rejti, „amely közvetlenül hivatott a csillagászat legnagyobb 

vitájának eldöntésére, és kiváltképpen tartalmaz egy erős érvet a pythagoreus és kopernikánus 

rendszer mellett; és a maga idején közölni fogom a megfejtést és a további részleteket.”*  

Persze hiába törte a fejét Kepler, amint hiába bajlódott az előző rejtjeles mondattal is, 

amelyben Galilei a Szaturnusz különös „hármas” alakját közölte vele. A távcsövén keresztül 

ugyanis nem tudta kivenni a gyűrűt, s úgy látta, mintha a bolygóhoz az egyenlítőjének 

síkjában két kisebb gömb csatlakozna két oldalról. A mostani felfedezés azonban nyilván 

sokkal fontosabb volt, Galilei világosan meg is mondja, hogy miért.  

Nem hagyta Galilei sokáig bizonytalanságban Keplert a rejtjeles mondat értelme felől, 

már 1611 január 1-jén kelt levelében megírta Prágába Giuliano de'Medicinek. Részletezi a 

már ismert Vénusz-megfigyeléseit, s két fontos következtetést von le belőlük: „Az egyik, 

hogy a bolygók természetüknél fogva mind sötétek (a Merkurra is ugyanaz érvényes, mint a 

Vénuszra); a másik, hogy a Vénusz szükségképpen kering a Nap körül, mint ahogyan a 

Merkur is és az összes többi bolygó, amint jól sejtették a pythagoreusok, Kopernikusz, Kepler 

és én, de érzékelhetően bizonyítva nem volt ez, mint most a Vénusznál és a Merkurnál. Így 

hát Kepler úr és a többi kopernikánusok diadalmaskodhatnak, mert jól sejtettek és jól 

filozofáltak, noha olyan hírüket keltette és még most is kelti a könyv-filozófusok egyeteme, 

hogy kevéssé értelmes emberek és csaknem bolondok. Nos hát a szavak, amit átrendezni 

kértem volna, úgy szólnak, hogy Haec immatura a me iam frustra leguntur o y rendezve ezek: 

Cynthiae figuras aemulatur mater amorum, azaz Vénusz a Hold alakjait utánozza.”*  

Galilei a Vénusz Holdéhoz hasonló fázisaiban a kopernikánusz világrend kétségtelen 

bizonyítékát látta.* Február 12-én újból részletesen beszámol Paolo Sarpinak Vénusz-

megfigyeléseiről, és rajzokkal kíséri, hogy jól érzékeltesse a nagyságbeli különbséget a kicsi 

kerek teli-Vénusz, a nagyobb fél-Vénusz és a mégnagyobb Vénusz-sarló között. Ez a 

nagyságbeli különbség a kopernikánuszi rendszer melletti érvelésben ugyanolyan fontos, mint 

az alakváltozás, hiszen a Vénusz akkor kicsi és kerek, amikor a Nap ellenkező oldalán 

helyezkedik el, mint a Föld, s mikor a Nap körüli keringésük során Vénusz és Föld a Nap 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


azonos oldalán járnak, akkor látszik nagyobbnak a Vénusz-sarló, mert közelebb van. Tycho 

Brahe rendszere persze ugyanígy megmagyarázta ezt a különbséget, de Brahe világképét 

Galilei soha sem méltatta a legcsekélyebb figyelemre se.  

Beszámol Galilei Sarpinak, mint régi jó barátjának, személyes ügyeiről is. Megint 

gyengélkedett, s mert ezt részben a firenzei levegőnek tulajdonította, kiköltözött a város 

környékére Filippo Salviati tágas és kényelmes villájába.* Salviati* régi kedves tanítványa 

volt Padovában, s most már barátja, mint Castelli vagy Sagredo. Salviati sajnos rövidesen, 

1614-ben meghalt egy spanyolországi küldetésben, de eleven, nyílt, érdeklődő és vizsgálódó 

szelleme újjászületik majd Galilei két nagy könyvében. Most azonban még az eleven 

Salviatival beszélték meg az új égi felfedezéseket s fogadtatásukat. A Sidereus Nuncius elleni 

támadások és áskálódások nem csillapodtak, de egyre többen akadtak, akik kezdték belátni 

kezdeti tévedésüket s elismerni Galilei igazát. 

„Különféle országok nagy matematikusai – írja Sarpinak –, kivált a rómaiak, miután 

sokáig minden alkalomból és minden helyütt, szóban és írásban csak nevettek az általam 

írtakon, különösen a Holddal és a Medici-bolygókkal kapcsolatban, most végül az igazság 

által kényszerítve önként írtak nekem, és mindent bevallottak és elismertek.”* Elsősorban tán 

Christophorus Grienberger jezsuita atya járhatott Galilei eszében, aki január 22-én kelt hosszú 

levelében* nemcsak a Siderius Nuncius minden megfigyelését igazolta, hanem a Vénusz 

Holdéhoz hasonló fogyatkozását is, amint a Naphoz közeledik. Látták a Collegio Romano 

többi tanárai,* maga a nagy Clavius* is, és várják Galileit, jó távcsövével együtt, hogy 

személyesen irányítsa megfigyeléseiket.  

Galilei örömmel kapott a kínálkozó alkalmon, s mihelyst az állapota s az idő engedte, 

útra kelt Rómába. Március 23-án indult Firenzéből és 29-én érkezett meg, útközben is 

szorgalmasan folytatva minden éjjel a Jupiter-holdak megfigyelését. A Nagyherceg a toszkán 

követség római palotájában nyittatott neki szállást.* Régi és új római barátai valósággal 

ünnepelték, s a Collegio Romano jezsuita atyáival együtt türelmetlenül és érdeklődéssel 

gyülekeztek estéről estére előadásaira.* A tudós atyák nemcsak a legteljesebb mértékben 

elismerték a Medici-bolygók létezését, de hónapok óta fáradoztak keringési idejük pontos 

meghatározásával.* A Collegio Romano ünnepi ülést rendezett Galilei tiszteletére; Odo 

Maelcote atya díszelőadással köszöntötte illusztrisa vendégüket. Négy tekintélyes jezsuitához, 

Claviushoz, Maelcotehoz, Grienbergerhez és Giovanni Paolo Lembohoz április 19-én 

hivatalos felkéréssel fordult az Egyház fő teológusa, Roberto Bellarmino kardinális, hogy 

mondjanak véleményt Galilei. felfedezéseiről és könyvéről. Jó teológushoz illően világosan 

pontokba foglalta kérdéseit: 

„Először, megerősítitek-é a szabad szemmel láthatatlan állócsillagok sokaságát, kivált a 

Tejútban és a ködökben, melyek a legkisebb csillagok halmazából állanának; 

2., hogy a Szaturnusz nem egy egyszerű csillag, hanem három csatolt csillag együttese; 

3., hogy a Vénusz változó alakú csillag, amely a Holdhoz hasonlóan növekszik és fogy; 

4., hogy a Hold felszíne durva és egyenetlen; 

5., hogy a Jupiter bolygó körül négy mozgó csillag kering, egymástól különböző és 

igen gyors mozgással. 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Ezekről kívánok tudni, mivel különféleképpen beszélnek róla; és Tisztelendőségtek, 

mint akik a matematikai tudományban járatosak könnyen meg fogják tudni mondani nekem, 

hogy jól megalapozottak ezek az új felfedezések vagy csupán látszólagosak és nem igazak.”*  

A tudós atyák már április 24-én válaszoltak Bellarmiono kardinális kérdéseire, sorban 

megerősítve minden egyes pontot. Csupán a negyedikhez jegyezték meg, hogy ugyan „a hold 

nagy egyenlőtlensége nem tagadható, Páter Clavius azonban valószínűbbnek tartja, hogy nem 

a felszín egyenetlen, hanem inkább a Hold teste nem egyenletes sűrűségű, hanem sűrűbb és 

ritkább részei lehetnek, mint a közönséges foltokban, melyek szabad szemmel is láthatók. 

Mások úgy vélik, hogy a felület ténylegesen egyenlőtlen; de ezidáig nincs ebben akkora 

bizonyosság, hogy kétségtelenül állíthatnánk.”*  

Az égitestek tökéletessége az arisztoteliánus filozófia kedvenc dogmája volt, erről nem 

szívesen mondtak volna le a tudós jezsuita atyák, akik valósággal hittétel-rangjára emelték 

Arisztotelész filozófiáját. A kopernikánus világrendszer Bellarmino kérdései közt 

egyáltalában nem is szerepel. Okozott is elég gondot a történészeknek. Az egyház élesszemű 

és éleseszű ideológusa, aki alig egy évtizede oly fontos szerepet játszott Giordano Bruno 

máglyára juttatásában, ne látta volna, hogy itt újból és még veszedelmesebb formában fölüti 

fejét a kopernikánizmus? A tudománytörténet-írás Brunóban és Galileiben egyaránt a 

kopernikánus világrendért vívott küzdelem hőseit és mártírjait látta; csak napjainkban, más 

szempontok szerint és más szemmel újraolvasva a műveket és az iratokat, kezd derengeni, 

hogy ilyen egyszerűen a kérdés nem intézhető el. A tizenhatodikszázadvégi-

tizenhetedikszázadeleji gondolkozás egymásnak feszülő és egymást átszelő irányzatai közt a 

kopernikánus rendszer elfogadása vagy elutasítása egyáltalában nem az egyetlen vagy 

éppenséggel a fő választóvonal; a hittételekhez képest, amelyekről a Tridenti Zsinaton 

vitatkoztak, egyenesen elhanyagolhatónak volt minősíthető. A keresztény vallás nagy 

hittételeiben változatlanul őrizte a későantikvitás csodaváró és irracionális világában kialakult 

gondolati szerkezetét, és ez óhatatlanul és többszörösen ellentétbe kellett, hogy kerüljön az 

újkorelő egyre inkább tapasztalásra hallgató és lassan racionalizálódó szellemével. Az Isten 

mindenhatósága és az emberi szabadakarat összeütközése, a kegyelem és a jó cselekedetek 

részaránya az üdvözülés elnyerésében, az Atya–Fiú–Szentlélek egységének és hármasságának 

az értelmezése, Krisztus testének és vérének jelenléte az oltáriszentségben illetve az 

úrvacsorában és más racionálisan feloldhatatlan kérdések válaszra és választásra 

kényszerítették a teológiát, és ez a válasz minden egyházon és minden szektán belül 

szükségképpen csak az elfogadott dogmák erősítése és merevítése lehetett, hiszen az 

egyházak kiengesztelhetetlen szembeszegülése leglátványosabban éppen a dogmák eltérő 

értelmezésében tükröződött. Így például a Tridenti Zsinat vitáiból kiemelkedő Római Egyház 

rendíthetetlenül megkövetelte, hogy a szentáldozásban részesülő hívek Krisztus tényleges 

testét higgyék megjelenni az oltáriszentségben, míg a protestánsok jelképes – bár azért nem 

kevésbé valóságos – jelentőséget tulajdonítottak az úrvacsorában két szín alatt fölvett 

kenyérnek és bornak. A katolikus hívő Krisztus testében részesült, a protestáns megerősítette 

részvételét a Krisztus földi testeként megjelenő gyülekezetben. A Szentírás szövege egyaránt 

lehetővé tette mindkét értelmezést, a teológusoknak tehát szigorúan és hajthatatlanul 

ragaszkodniuk kellett a saját egyházukéhoz. Néhány nagy hitbéli dogma elfogadásán túl a 

teológia racionális és logikusan felépített rendszer volt, az ésszerűségre és az evilági 

tapasztalatokra hivatkozó tudomány. Arisztotelész nem utolsósorban épp annak köszönhette 

óriási teológiai tekintélyét, hogy világképe oly jól egyezni látszott a mindennapi 

tapasztalással. Ha tehát sikerül kétséget nem tűrően bebizonyítani, hogy a világ nem olyan, 

amilyennek Arisztotelész képzelte, hanem egészen másféle, akkor miért is ne lehetne ezt a 

megfigyelésekkel javított új tapasztalást tenni az arisztoteliánus helyébe, az alapvető hittételek 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


bármiféle sérelme nélkül? De mit jelent az, hogy „kétséget nem tűrően bebizonyítani”? 

Galileit a mozgás matematikai törvényeit feltáró vizsgálatai csakúgy, mint távcsöves 

fölfedezései teljes bizonysággal meggyőzték róla, hogy Arisztotelész világképe téves és 

Kopernikuszé igaz. A mozgás új elméletének nehéz matematikáját kevesen értették, ezt tudta 

Galilei jól; de úgy vélte, hogy a távcsővel látottak különösebb matematikai tudás híján is 

meggyőzhetnek bárkit egy új világkép szükségességéről. Nem állott Galilei ezzel a 

reményével egyedül, és nem állott ellentétben tekintélyes egyházi férfiak véleményével. 

Benedetto Castelli a Vénusz Holdéihoz hasonló fázisaiban egyenesen a kopernikánus rendszer 

bizonyítékát látta; és Galileit még a Collegio Romano tudós atyáinál is nagyobb tisztelettel és 

lelkesedéssel fogadták befolyásos egyházi méltóságok. Ottavio Bandini kardinális fényes 

estélyt rendezett a tiszteletére, s ott Galilei számos egyházi és világi előkelőség jelenlétében 

mutatta be felfedezéseit s magyarázta el jelentőségüket. Bandini kardinális unokaöccse, Piero 

Dini, maga is fontos vatikáni ember, annyira lelkes hívévé vált, hogy kijelentette. kerüljön 

csak a kezébe valaki, aki nem hajlandó belenézni a távcsőbe, hát azt kényszeríteni fogja rá, s 

akkor mondja, hogy nem lát semmit. S hozzáfűzi a levél végén: „Bellarmino Kardinális Úr 

küldött a jezsuitáknak egy jegyzéket, melyben néhány főbb emberüktől felvilágosítást kért 

Galilei tanairól; és a mondott Atyák a lehető legkedvezőbben válaszoltak, az ő nagy 

barátaiként: és ebben a rendben igen fontos emberek vannak, a legfontosabbak itt, 

Rómában.”* A már ekkor igen befolyásos Maffeo Barberini kardinálishoz, aki előkelő firenzei 

család sarja volt, a Nagyherceg ajánlólevelével érkezett Galilei, de ajánlásra nem volt 

szükség: a kardinális, a későbbi VIII. Orbán pápa, erősen rokonszenvezett az új tanokkal, és 

feltűnő kedvességgel fogadta Galileit. Tán neki is része lehetett benne, hogy a tudóst 

audiencián fogadta V. Pál pápa, aki ugyan semmit sem értett efféle dolgokhoz, nem is 

érdekelték, de a kihallgatásnak és a pápa kitüntető kegyének igen nagy jelentősége volt. „Ma 

reggel – számol be a boldog Galilei április 22-én kelt levelében Salviatinak – Őszentsége 

lábainak megcsókolására járultam, Nagyméltóságú és Kegyelmes Követ Urunk által 

bemutatva, aki azt mondotta, hogy különleges kegyben részesültem, mivelhogy Őboldogsága 

csupán egyetlen szót engedett térden mondanom.”* Későbbi levelekből tudjuk, hogy Galilei 

Bellarmino kardinálissal is találkozott. A kardinális néhány évvel későbben kulcsszerepet 

játszott az Egyház első hivatalos állásfoglalásában Kopernikusz tanairól, érthető hát a 

történészek érdeklődése, hogy vajon szóba került-é s milyen hangsúllyal az első találkozáson 

Kopernikusz? Akadnak, akik úgy vélik, hogy maga Bellarmino kardinális is hajlott 

Kopernikusz rendszerének elfogadására, csupán a bizonyítékot nem érezte még elegendőnek 

ahhoz, hogy „kétséget nem tűrően” dönteni lehessen Kopernikusz és Tycho Brahe világképe 

között. Akárhogy is volt, annyi bizonyos, hogy ezen a római tavaszon Galilei dicsőségét és 

örömét semmi be nem árnyékolta.*  

A Siderius Nuncius elleni támadások természetesen nem hallgattak el. Épp Galilei előtt 

érkezett meg Rómába Francesco Sizzi előkelő firenzei nemes Velencében frissen megjelent 

könyve, Giovanni de'Medicinek, Galilei régi ellenségének ajánlva, amelyben a szerző zavaros 

optikai, asztrológiai és számmisztikai érvekkel próbálta cáfolni a Medici-bolygók létezést.* 

Az ajánlás miatt Galilei jónak látta Kepler véleményét kérni. Nem is csalódott, a nagy 

csillagász postafordultával válaszolt, de levele már nem érte otthon Galileit, így hát 

utánaküldték Rómába. Galilei Salviatinak írt levelében teljes terjedelmében idézi Kepler 

Sizzire vonatkozó sorait. Sizzi könyve – írja egyebek között Kepler – még Horkyénál is 

nagyobb butaság. „Stílusa kevésbé kifogásolható, mint Horkyé, ámde még gyermekesebben 

ragad meg a homályosság bozótjában. Érvelései optikai spekulációkat vonnak be, de 

helyteleneket; e tekintetben még hibáztathatóbbnak vélem, mint Horkyt”. „Általában az 

érvényes rá – véli Kepler –, amit Hasdaliusnak írtál [Galilei egykori padovai tanítványa, a 

Prágában Rudolf császár udvarában élő Martin Hasdale közvetítésével kérte Kepler 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


véleményét]: elvetvén az érzékelhető világot, amit sem maga nem lát, sem másoknak hívén 

nem ismer, gyermeki érvelésekkel peripatetikusként sétál papírvilágban; tagadja, hogy süt a 

Nap, mivel maga vak.”* A peripatetikusok papirosvilágát Galilei és Kepler nem ítélte már a 

szemmel látható valóságos világ komoly ellenfelének. Galilei – barátai unszolása ellenére – 

mégcsak nem is válaszolt Sizzi támadására. Csupán néhány lapszéli jegyzetet rótt sebtében 

saját Sizzi-példányára, s a címlap hátuljára felírta kedves költőjének, Ariostónak egy strófáját:  

  

És szólt a herceg: viadalra kapni 

nem lenne méltó olyan igazságért,  

amit nem okoz gondot felmutatni 

úgy, hogy beszéljen önmagáért.*  
 

 

  

Nem is álmodta, hogy mennyi gonddal és kínnal fog még járni az önmagáért szóló 

igazság felmutatása. De nem gondolták római barátai és Kepler se, amikor Galilei nyár elején 

diadalittasan tért haza Firenzébe. 

  

8. Úszó testek és napfoltok  

A Nagyherceg filozófusaként és matematikusaként Galilei tisztéhez tartozott, hogy 

vitákra vállalkozzék különféle természettudományi kérdésekről.* Alighogy hazatért Rómából, 

mindjárt kínálkozott is az első alkalom egy ilyen nyilvános vitára.*  

Filippo Saviati, Galilei, meg a pisai egyetem két arisztoteliánus professzora 

beszélgettek egyszer, hogy miért úszik a vízen a jég?* A professzorok kardoskodtak, hogy 

kizárólag alakja miatt, hiszen mint „megsűrűsödött” víznek „különben” el kellene süllyednie, 

s ebben csakis lapos alakja akadályozhatja meg, hasonlóan ahhoz, mint ahogyan a szablya 

élivel minden ellenállás nélkül vízbe hatol, ám lapjával csak csattan a vízen. De Galilei 

rámutatott, hogy ez a példa csupán a vízbehatolás sebességét mutatja, semmi köze a test 

lebegéséhez vagy süllyedéséhez, a jég pedig inkább „ritkított” víznek tekinthető, és éppen 

azért úszik, mert kevésbé sűrű a víznél, nem pedig akármilyen alakja miatt.* Ebben maradtak, 

ám pár nap múlva az egyik professzor, Vincenzio di Grazia azzal állott elő, hogy tud ő egy 

tudós férfiúról Firenzében, aki kísérletekkel tudja igazolni, hogy a testek úszását igenis az 

alakjuk okozza, pontosan úgy, amint azt Arisztotelész állítja anyag és forma összefüggésében. 

Ez a „tudós” férfiú Galilei régi ellensége volt: a minden lében kanál előkelő dilettáns, 

Lodovico delle Colombe.* Galileinek érthetően nem nagyon fűlött a foga a vitára ezzel a 

harapós „galambbal”, kivált amikor megtudta, hogy miféle silány „kísérletekkel” kíván 

előhozakodni a nagyhangú úriember. Kapott hát a Nagyherceg tanácsán, hogy inkább írásban 

feleljen a kihívásra, vitázni pedig a forma szerepéről az úszásban ne az erre nyilvánvalóan 

méltatlan Lodovico delle Colombeval kezdjen,* hanem a Pisai Egyetem frissen – és éppen 

Galilei ajánlására – kinevezett professzorával, Flaminio Papazzonival. Papazzoni 

meggyőződéses peripatetikus volt, de friss professzorként és épp támogatója ellen nyilván 

nem nagy lelkesedéssel állott ki. Galilei – a Nagyherceg jelenlétében – fölényesen győzött. 

Érvelése annyira megnyerte a Nagyherceg tetszését, hogy amikor szeptember végén Maffeo 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Barberini kardinális pár napra Firenzébe látogatott, megbízta Galileit és Papazzonit, 

ismételjék meg előtte a vitát. Az időtájt épp Firenzében tartózkodott egy másik egyháznagy, 

Ferdinando Gonzaga is, és Barberini Galileit, Gonzaga kardinális pedig Papazzonit támogatta 

a vitában.* Azaz hogy a „vita” tán nem is egészen jó kifejezés; inkább afféle evéssel-ivással 

egybekötött pompás munkaebéd lehetett az, ahogyan előkelő renaissance-körökben az egykori 

görög szümposzionokat elképzelték. Akiket Galilei kísérletei és érvei nem győztek meg – s 

nyilván ezek lehettek a többen –, azokat levehették a lábukról a finom borok s a gazdag 

fogások, úgyhogy a szümposzion a Nagyherceg filozófusának és matematikusának fényes 

ünneplésébe torkollott. II. Cosimo nyilvánosan felkérte, hogy írjon az egész témakörről egy 

nagyobb értekezést.* Elképzelhető, hogyan sárgulhatott az irigységtől a becsvágyó és még 

renaissance-mértékkel is szörnyen hiú Lodovico delle Colombe. 

Egyelőre azonban Galilei se nagyon örvendhetett sikereinek, mert az év hátralevő 

részében vissza-visszatérő betegsége gyötörte. Ennek ellenére szakadatlanul dolgozott, 

úgyhogy december vége felé már csaknem készen volt értekezése az úszó testekről, de csak 

1612 tavaszán fejezte be, Salviati barátságos villájában. 

Az Értekezés a vízben úszó testekről* 1612 májusában jelent meg és nyomban elkelt, 

úgyhogy még ez évben második kiadásra került sor. Ebben Galilei figyelembe vette az 

időközben érkezett észrevételeket s kifogásokat, a támadások zömére azonban közvetve felelt, 

egy vaskos könyvben, amelyet Benedetto Castelli jegyzett, de közösen készítettek.* 1613-ban 

ez a munka töltötte ki idejének jó részét, már amikor a betegsége dolgozni hagyta. 

Úgyannyira, hogy még újabb csillagászati felfedezéseinek kidolgozását és közlését is 

halogatta miatta. Fontos kérdések foroghattak hát kockán, ha ennyi időt áldozott egy 

vékonyka kötet elleni – mai szemmel – értetlen és obskurus támadások megcáfolására. 

Az Értekezés tárgya látszólag eltér a hagyományosan Galileinek tulajdonított két nagy 

témakörtől, a mozgások tanától és a kopernikánus rendszerért vívott küzdelemtől; érthető hát, 

hogy a történészeket sokáig nem nagyon érdekelte az Értekezések a vízen úszó testekről, amíg 

William R. Shea föl nem figyelt reá, hogy milyen fontos állomást képvisel ez a kis könyv 

Galilei fizikai nézeteinek fejlődésében, az egész arisztotelészi világkép elleni termékeny 

forrongásában.*  

Mint mindig, most is Arkhimédész szigorú matematikai „demonstratív rend”-je szerint 

járt el Galilei: definiált bizonyos alapvető kifejezéseket, leszögezett igaz és nyilvánvaló 

alapelvként bizonyos állításokat, s ezekből vezette le aztán a megfigyelhető vagy kísérletekkel 

előidézhető jelenségeket. Végeredményként is ugyanarra jutott, mint Arkhimédész Az úszó 

testekről írt művében. De merőben másként érte el ezt a végeredményt. Sikerült – amint ő 

maga írta – „az efféle hatások okait bensőbb és közvetlenebb elvekre” visszavezetnie.* Ezeket 

a bensőségesebb és közvetlenebb alapelveket a padovai években kidolgozott mechanikájából 

vette át Galilei. Írt (és többször átírt) ő ott az egyszerű gépek (lejtő, emelő, ék, csiga, csavar, 

hengerkerék) működéséről szóló egyetemi előadásaihoz egy jegyzetet,* jórészt Guido Ubaldo 

del Monte márki Mechanikája nyomán. A márki is Arkhimédész nagy csodálója volt, s az ő 

statikája alapján építette fel – a súlypont definíciójából és a mérleg egyensúlyát meghatározó 

axiómákból és posztulátumokból kiindulva – az egyszerű gépek elméletét.* (Ezt értették akkor 

„mechanika” alatt.) Ezzel a statikus megalapozással szemben Galilei „dinamikus” elvre 

alapította mechanika-jegyzetét.* Ezt a „dinamikus” elvet akkor Arisztotelésznak 

tulajdonították, csak a modern tudománytörténetírás derítette ki, hogy későbbi hellenisztikus 

időkből származik. Ez az arisztotelészi (vagy ahogyan ma mondják: pszeudo-arisztotelészi) 

elv lényegében azt mondja, hogy nagyobb erő nagyobb állandó sebességgel igyekszik 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


mozgatni, illetve könnyebben fogja mozgatni a testet, és mivel az emelőn az erőhatás az 

alátámasztási ponttól számított távolsággal arányosan nő, egy egyenlőtlen karú mérlegen a 

hosszabb karon függő kisebb súly nagyobb sebességre való „igyekezete” kiegyenlítheti a 

rövidebb karon függő nagyobb súly kisebb „igyekezetét”, és így a mérleg egyensúlyban 

maradhat. Ezt az elvet és az emelő-modellt használta Galilei padovai tanársága első éveiben a 

lejtőn való mozgás értelmezésére; most azonban már nagyon jól ismerte az esés természetét, 

akár lejtőn történt, akár szabadon, s tudta, hogy egészen másféle alapelvből vezethető le, 

abból ugyanis, hogy a sebesség arányos az esés idejével. Semmi szükség tehát többé 

semmiféle emelő-modellre és ezzel kapcsolatos erőkre. 

A folyadékok egyensúlya esetében azonban más volt a helyzet. Galilei úgy érezte, hogy 

itt nem kerülhető meg a hivatkozás a ható erőkre, s újból elővette az arisztotelészi elvet, két 

fontos princípium formájában. Az első szerint egyenlő súlyok egyenlő sebességgel mozogva 

azonos erőt és momentumot fejtenek ki. A második princípium azt mondja ki, hogy a 

sebesség növeli a súly erejét és momentumát. A két alapelvet két mérleg példájával 

szemlélteti. Az elsőt egy egyenlő karú mérleg egyensúlyával, a másodikat egy egyenlőtlen 

karúéval. Utóbbi esetben két egyenlő súly természetesen nincsen egyensúlyban, mert nem 

ugyanazt az erőt fejtik ki, hanem a hosszabb karon függő súly felemeli a másikat, mégpedig 

úgy, „hogy a felemelkedő mozgása lassú, a másiké gyors.” Itt csak két különböző súly lehet 

egyensúlyban, mégpedig akkor, ha a hosszabbik kar végén gyorsabban mozgó súlynak a 

sebességkülönbségből nyert „virtusa” azaz ereje pontosan kompenzálja a rövidebb kar végén 

lassabban mozgó test súlyát. „Ezeket az alapelveket – fűzi hozzá Shea – Galilei kortársai jól 

ismerték a pszeudo-arisztotelészi De Mechanicaból, amely szerint egy adott súly az emelő 

hosszabb karján hatásosabb, mert ott nagyobb a sebessége, ugyanis ugyanazon idő alatt 

hosszabb ívet tesz meg. Ha a szabad súlyok fordítottan arányosak a sebességekkel, a két súly 

teljes hatása egyenlő lesz és egyensúly áll elő, a karok hossza ugyanis egyenesen arányos a 

»kisepert« területekkel, és a mérlegen akkor van egyensúly, ha a szabad súlyok fordítottan 

arányosak a karok hosszával.”* Éppen mert Arisztotelész elvét jól ismerték, azért lepte meg 

Galilei olvasóit, hogy a sebesség és a súly összesített erejét külön fogalomként vezette be és 

„nyomaték”-nak, „momento”-nak nevezte.* Az egyik bíráló kifogásolta* is az elnevezést, 

úgyhogy Galilei az Értekezés második kiadásában külön visszatért rá: „A nyomaték a 

mechanikusok körében azt a virtust, azt az erőt, azt a hatásosságot jelenti, amellyel a mozgató 

mozgat és a mozgó test ellenáll. Ez a virtus nem egyszerűen a súlytól függ, hanem a 

sebességtől is, meg a hajlásszögtől is, amelyben a mozgás történik. Az eső test több impetust 

szerez egy meredek lejtőn, mint egy lankásabban, és bármi az oka egy ilyen virtusnak, csak 

nyomaték, momento a neve. Nem gondolom, hogy olyan nagy újság lenne ez a mi kis 

történetünkben, hiszen ha nem tévedek, gyakran mondjuk, hogy »Ez súlyos ügy, de a másik 

nyomatéka kicsi« és »A könnyű dolgokat tekintjük és átugorjuk a nyomatékosokat«: az ilyen 

metaforákat, úgy hiszem, a mechanikából vettük.”*  

Galilei „nyomaték”-a persze még nem azonos a mi tömeg és sebesség szorzatával 

definiált „lendület”-ünkkel, és nem szakad el még Arisztotelész emelő-elvétől sem. De ezzel a 

momentoval kitűnően értelmezni tudta nemcsak az úszás jelenségeit, hanem más 

hidrosztatikai tapasztalatokat is. Így például a második kiadáshoz csatolt pótlások között az 

úgynevezett „hidrosztatikai paradoxon”-t: egy közlekedőedényben a víz szintje akkor is 

azonos, ha az edény egyik szára sokkal vastagabb a másiknál. 

  

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


 

  

„Ez meglep némelyeket – írja –, akik képtelenek felfogni, hogy a vastag szárban levő 

GD víz súlya, lefelé nyomva, miért nem emeli fel a CL csőben lévő kevés vizet, hogyan állhat 

ez ellen s akadályozhatja meg. De a csodálkozás megszűnik, ha azt kérdezzük, hogy mi 

történik a CL vízzel, ha feltételezzük, hogy a GD víz csupán a kicsivel kevesebb QD-re 

csökken? Miközben a GH szint QO-ra csökken, a vékony szárban a víznek az AB szintre kell 

emelkednie. És az LB emelkedés olyan arányban lesz nagyobb, mint a GD víz 

szintsüllyedése, amilyen arányban a GD edény vastagabb az LC csőnél, vagy ahogyan a GD 

víz aránylik a CL vízhez. De mivel a mozgás sebességének a momentuma az egyik szárban 

kompenzálja a másikban lévő víz súlyát, mi csodálkoznivaló lenne azon, hogy a kevesebb CL 

víz gyors emelkedése ellenáll a nagyobb mennyiségű GD víz lassú leszállásának?”*  

Ma persze tudjuk jól, hogy nem ez a helyes magyarázat, csakhogy ezt éppen azért 

tudjuk, mert Galilei újfajta magyarázási módszert talált ki és alkalmazott az addig szokásos 

helyett. Nem elégedett meg a jelenségek szóbeli értelmezésével, hogy például a jég azért 

úszik a víz színén, mert így követeli meg a „formája”; az ilyen fizikailag megfoghatatlan 

általánosságok helyett tényleges fizikai tartalommal megtölthető egyszerű fogalmakból indult 

ki, amilyen a testek specifikus (fajlagos) súlyossága vagy a mozgás momentuma. Azután 

takarékosan választott alapelvekből kiindulva elkészítette a vizsgált jelenség matematikai – 

ma így mondanánk – modelljét. Az így felépített magyarázatai lehettek tévesek, de ezek a 

tévedések éppen saját elvei alapján kiigazíthatók voltak, amint az a hidrosztatika esetében is 

történt. Az Értekezés a vízben úszó testekről éppen azért váltott ki akkora ellenkezést,* mert az 

egész addigi, általánosságokban úszó és elnevezéseken lovagoló peripatetikus fizika 

érvényességét vonta kétségbe. Mindjárt a megjelenése után megtámadta a könyvet névtelenül 

egy professzor; a legtöbben a Pisai Egyetem öreg, tekintélyes, dogmatikus kurátorát, Arturo 

d'Elci-t gyanítják a névtelenség mögött, aki minden újnak elvből esküdt ellensége volt. Mások 

ellenben, köztük a mindentudó Drake, Papazzonit vélik felfedezni az „Ismeretlen 

Akadémikus”-ban, elsősorban tán a támadás udvarias hangneme miatt. Flaminio Papazzoni 

ugyanis, bár meggyőződéses arisztoteliánus volt, elhatárolta magát Galilei pisai ellenségeitől. 

Az igazi veszedelem azonban nem is a peripatetikus Pisából fenyeget, hanem a 

modernségével kérkedő Firenzéből. A vérig sértett Lodovico delle Colombe, a híres 

Accademia Fiorentina tekintélyes tagja meg akarta gátolni Galilei hírnevének növekedését. 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


Már 1612 decemberében megjelent Firenzében éles támadása az Értekezés a vízben úszó 

testekről ellen.* Galilei barátai sajnálták, a történészek pedig általában máig sem értik, hogy 

miért fordított Galilei annyi gondot kedves tanítványával, Benedetto Castellivel együtt ennek 

az idétlen és okvetetlenkedő írásnak a megcáfolására;* a Jupiter-holdak szorgos megfigyelése 

mellett jóformán egész 1613-as esztendeje erre a munkára ment rá. Csak Leonardo Olschki 

értette meg, hogy nagyon fontos ügyről van itt szó.* Két világfelfogás csapott össze, 

engesztelhetetlenül. A régi filozófia – skolasztikus, humanista és hermetikus egyaránt – 

elnevezésekre, külsődleges hasonlóságokra, logikai és szónoki fordulatokra, titokzatos 

megfelelkezésekre, a számok misztikus tulajdonságaira alapította a maga naiv, olykor 

körmönfont magyarázatait, érthetően ragaszkodtak hát hagyományos szavaikhoz és 

értelmezéseikhez. Már padovai tanársága idején, az új csillag körül kirobbant vitában ilyesmik 

miatt gyűlt meg Galilei baja a hermetikus filozófusokkal. Lodovico delle Colombe is 

elsősorban a szavak hagyományos értelmezésétől való eltérést kifogásolta és gúnyolta, 

például a „specifikus” jelentését a specifikus súlyosságban. „Itt – válaszol Galilei nevében 

Castelli – Colombe úr értelmetlenségek óceánjába lép, mert képtelen megérteni egy Galilei úr 

által pontosan megmagyarázott és értekezésében ezerszer alkalmazott kifejezést; 

összezavarodik, mert nem ismeri fel, hogy a világon számtalan nyelv létezik, mindegyik 

szavak ezreivel, amelyeket mind tetszés szerint rendeltek az emberek a dolgokhoz, úgyhogy 

Galilei úrnak joga volt céljaira kiválasztani egy szót, miután pontosan meghatározta a 

jelentését. Ha ugyanis Colombo úr megengedi a logikusoknak, hogy species-szel az általánost 

jelöljék, amely sok egyest magába foglal; ha elismeri, hogy a latinok azt értik species alatt, 

amit mi tekintet vagy kinézés alatt; ha eltűri, hogy a patikusok a különféle gyökerekből 

előállított porokat species-eknek nevezzék és nincs ellenére, hogy ezzel a szóval egy 

tengerparti várost (Spezia) kereszteljenek el, akkor miért bosszantja annyira, hogy Galilei úr 

ezt a kifejezést használja, hogy a testek más testekéhez viszonyított relatív súlyosságát vagy 

könnyűségét megkülönböztesse? Colombo úr tehát vagy soha észre se vette, hogy azonos 

szavaknak különféle jelentése lehet (mint például erősség jelölhet erényt, erődítményt vagy az 

ecet egy bizonyos tulajdonságát), vagy egyáltalán fel sem fogta, milyen értelemben használja 

Galilei úr a szót.”* A szavakra, a hagyományos értelmezésekre, a tetszetős szónoki 

fordulatokra és hasonlatokra építő filozófiával ellentétben Galilei a tényleges jelenségekből 

kihámozható geometriai összefüggésekre kívánta építeni a természet megismerését, s a 

használt kifejezések pontos definiálását tartotta fontosnak, nem a hagyományos 

értelmezésüket. De tán mégis figyelmeztethette a vita, hogy olykor tanácsos csínján bánni a 

hagyományos értelmezésekkel, mert megkérdezte befolyásos római barátját, Carlo Conti 

kardinálist, hogy vajon nem támogatja-é a Szentírás Arisztotelész dogmáját az egek 

változhatatlanságáról? Ellenkezőleg – nyugtatta meg a kardinális 1612. július 7-én kelt 

válaszában –, a Szentírás éppen nem Arisztotelésznek kedvez, és az egyházatyák is úgy 

vélekedtek, hogy az égi dolgok keletkezésnek és romlásnak alávetettek.* Mindazonáltal a 

kérdés tüzetes megfigyeléseket igényel, hiszen az egek oly messzi vannak tőlünk, és nehéz 

hosszas vizsgálódás nélkül bármit is megállapítani róluk, mint teszik azok, akik nagy 

felületesen úgy vélik megmenthetőnek az égi dolgok változhatatlanságának a dogmáját, hogy 

a Nap körül keringő kicsi bolygókkal magyarázzák a napfoltokat.*  

A napfoltokat még nevezetes római útján bemutatta Galilei; ezt onnan tudjuk, hogy 

Odo van Maelcote atya azon nyomban beszámolt róla Keplernek írt levelében. Különösebb 

súlyt azonban ekkor még nem tulajdoníthatott neki Galilei, mert római festő barátja, Lodovico 

Cardi da Cigoli 1611 szeptember 16-án mint valami újdonságról értesíti kollégája, Domenico 

Passigniano megfigyeléseiről, aki Galileiéhez hasonló távcsövével reggel és este foltokat vett 

észre a Nap arcán. Az úszó testekről szóló értekezés munkálataiba bonyolódottan Galilei csak 

röviden válaszolt; figyelmeztette rá, hogy este a Napnak az a része, amelyik reggel alul volt, 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


felül van; ha a megfigyelő erre nem ügyel, könnyen azt hiheti, „hogy van a Napnak valami 

más forgása önmagában, különböző attól, amelyről úgy hiszem, hogy valóban van neki, és 

amelyet a foltjainak a változásai által megfigyelni vélek. Örömmel fogom venni a Lovag Úr 

megfigyeléseit, hogy összehasonlíthassam az enyéimmel, stb.”*  

Galilei tehát a napfoltok megfigyelt változásaiból máris a Nap tengely körüli forgására 

következtetett. De sok egyéb dolga meg gyengélkedése miatt egyelőre tüzetesebben nem 

foglalkozott velük. Hamarosan mind több hír kezdett azután érkezni foltok megfigyeléséről a 

Napon. 1611. november 11-én Paolo Gualdo padovai hírekről beszámoló levelében közli 

Galileivel, hogy „a napokban értesítette Signore Velsero Pignoria tisztelendőt arról, hogy 

vannak Germániában is, akik kezdik szemlélni a Napot. Ezt megtudván Pignani – aki nagy 

kedvelője a távcsőnek – és egy bizonyos Dotti úr észleléseket végeztek és azt találták, hogy a 

Nap közepén nincsenek észlelhető sugarak, de nagy bőségben vannak sugarak a kerület körül; 

és a mondott centrumban két foltot figyeltek meg, amelyek két szemhez hasonlítottak, és egy 

hosszúkásat, amely pontosan az orrot formázta.”*  

Ez a Signore Velsero azaz Marcus Welser gazdag augsburgi kereskedő volt, városi 

szenátor és birodalmi tanácsos, a jezsuiták egyik bankára. Párizsban, Padovában, Rómában 

tanult; tökéletesen írt és beszélt olaszul, fontos szerepet játszott az itáliai német ügyekben és 

ügyletekben. Annyi előkelő kortársához hasonlóan őt is magával ragadta az új tudományos 

divat; Galilei római diadalútja idején épp ott tartózkodván lelkesen csatlakozott ünneplőinek 

fényes köréhez. Azt, hogy Lorenzo Pignoriának milyen Nap-megfigyelésekről számolt be, 

nem tudjuk,* azt azonban igen, hogy 1611 november 12-én küldött levelében beszámolt neki 

tüzetes napfolt-megfigyeléseiről egy ingolstadti jezsuita professzor, Christopher Scheiner 

atya.* A levelet december 19-én* és 26-án* másik kettő követte; Welser azután Három levél a 

Napfoltokról (Tres epistolae de maculis solaribus) címen – akkoriban gyorsan dolgoztak a 

nyomdász-kiadók – 1612 január 5-én Augsburgban könyvként megjelentette.* Scheiner nem 

kívánta megnevezni magát; humanista szokás szerint ókori álnevet használt: Apelles latens 

post tabulam, azaz „a festménye mögé rejtőző Apellész”-ként nevezte meg magát, utalva az 

ismert anekdotára, hogy Apellész, Nagy Sándor festője egyszer a képe mögé rejtőzködve 

figyelte ki a nézők bírálatát. Marcus Welser nyomban szétküldte a Három levelet; Galileinek 

már másnap, január 6-án postázta, véleményét kérve. 

Galilei azonban késlekedett a válasszal, úgyhogy Welser március 23-án udvariasan 

megsürgette: „Legyen oly kedves, mondja meg őszintén véleményét, hogy csillagoknak vagy 

valami másnak tartja ezeket a foltokat, mit gondol, hol helyezkedhetnek el, és miféle lehet a 

mozgásuk. Barátomat erősen izgatja, hogy a mondott foltok nem forognak, ugyanis így ír 

folyó hó 19-én: »Régebbi napfoltok mégsem láthatók: lassanként fennakadok a visszatérésük 

kérdésében: mit mondjak, kételkedem benne. Ezidáig ugyanis egy és csak egy érv kínoz, 

tudniillik, hogy míg a Napról sokszor nem hiányoznak, ami nyilvánvalóan bizonyítható és a 

könyvben részben bizonyított is, aligha lehetséges, hogy oly régóta kiáramolni 

kényszerülnének. Ebből adódóan, egyszersmind azt feltéve, hogy mindazonáltal állandóan 

mások jelenjenek meg, s ez rendszeres legyen, nehéz megmagyarázni anélkül, hogy egyeseket 

elpusztulni, másokat keletkezni ne vélnénk. Mégis minderről szokás szerint a saját helyén.« 

Nagyságod kezeit csókolja és minden jót kíván: Marco Velseri.”*  

Galilei még erre a levélre se válaszolt nyomban, pedig Lodovico Cigolival levelezett a 

kérdésről. Épp március 23-án kelt Cigoli pontos ábrákkal kísért levele saját napfolt-

megfigyeléseiről. Hogy az erős fény ne bántsa a szemét, a festő a távcső domború lencséjére 

egy domború sötétzöld üveget helyezett s elé egy ugyancsak zöld síküveget, s így könnyezés 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


nélkül figyelhette a foltokat. „Nem tudom – írja a festő –, de valószínűnek tartom, hogy tán 

csillagokról van szó, amelyek köztünk és a Nap között haladnak el, bár vannak kételyeim e 

tekintetben. Az egyik, hogy sohasem láttam pontosan a kerületen, csak a közelében, és mindig 

keletről láttam belépni (ha ugyanis áthaladnak) és nyugatra menni, és erősen kihunyni látom, 

soha nem érkezik el egy se a kerület szélső végéig. Sok oválisnak látszott, kivált a széleken; 

Padre Grembergero szerint ez onnét ered, mert a folt fényes részét tekintjük, és ezért 

oválisnak látszik.”*  

A Collegio Romano tudós jezsuitáit is érdekelték tehát a napfoltok, s egyre több felől 

érkeztek a hírek, hogy másutt is megfigyelték. Galilei elérkezettnek látta az időt, hogy 

nyilvánosan porondra lépjen fölfedezésével. Május 4-iki keltezéssel hosszú levélben számolt 

be Welsernek. Eddigi késlekedésének – mentegetőzik – nem csupán gyengélkedése volt a fő 

oka, legalább ennyire késleltette a tárgy nehézsége is, amely óvatosságot kíván. „Nekem – írja 

– óvatosabbnak s körültekintőbbnek kell lennem másoknál, ha új dolgokról szólok. Amint 

Kegyelmed jól tudja, néhány újabb felfedezésemet, amelyek eltérnek az általánosan 

elfogadott nézetektől, zajosan megtámadták és kétségbe vonták, és ez arra kényszerít, hogy 

hallgatásba vonjam minden új gondolatomat, amíg a bizonyosnál és kézzelfoghatónál is 

jobban be nem bizonyítottam. A legcsekélyebb tévedést is főbenjáró bűnként olvassák a 

fejemre az újdonságok ellenségei, akinek száma végtelen. Így hát kívánatosabbnak tűnhet fel 

együtt maradni tévedni az egyetemmel, mintsem egyedül helyesen érvelni. Hozzátehetem 

még, hogy szívesebben állok elő utolsóként a helyes gondolattal, mintsem hogy mások előtt 

járva később visszavonni kényszerüljek, amit ugyan elébb, ámde kevesebb megfontolással 

mondottam.”*  

Nagy körültekintéssel veszi ezután szemügyre Galilei a titokzatos Apellész érveit. 

Azzal kezdi, amit feltétel nélkül helyeselhet: igen, jól látja Apellész, a napfoltok valóságosak 

és nem holmi távcső-keltette csalódások, s abban is igaza van, hogy nem keletkezhettek a 

légkörben. Az azonban már egyáltalán nem látható be, hogy miért ne lehetnének magán a 

Napon? Igaz, hogy a Napot tiszta fénynek nevezzük, dehát nem inkább a neveket és a 

tulajdonságokat kell-é a dolgok természetéhez idomítani, mintsem megfordítva? És a Nap 

foltjai egyébként sem sötétek, mint Apellész véli, csupán sötétebbek a környezetüknél, 

önmagukban azonban meglehet fényesebbek a Hold legfényesebb részeinél is. Azt meg 

honnét veszi Apellész, hogy a napfoltok megfigyelésének mintájára kéne eldönteni, hogy a 

Vénusz és a Merkur a Nap körül keringenek-é vagy mindig a Nap és Föld között járnak? Hát 

nem hallott még a Vénusz távcsővel megfigyelt alakváltozásairól? „Ezek semmi kétséget meg 

nem engednek a Vénusz pályája felől. Teljes szükségszerűséggel kell következtetnünk, hogy 

– a pythagoreusok és Kopernikusz feltevésével összhangban – a Vénusz a Nap körül kering, 

amint a Nap körül kering az összes többi bolygó. Így hát semmi szükség a Vénusz napelőtti 

átmenetére és elfödésére várni egy ennyire nyilvánvaló következményért.”* Különben is a 

Vénusz látható nagysága a Nap előtti elvonultában sokkal kisebb, mint Apellész hiszi, olyan 

pici, hogy elvész a Nap fénylő arcán. A napfoltok mérhetetlenül nagyobbak. És korántsem 

olyan állandóak, mint Apellész hiszi. Keletkeznek, nőnek, változtatják alakjukat, eltűnnek, s 

bár természetesen merészség lenne bármit is állítani természetükről, leginkább tán még a mi 

felhőinkhez lennének – persze csak alakra és mozgásra – hasonlíthatók. Ám nem a hasonlat a 

fontos; a lényeg az, hogy változásaikból láthatóan mindenképpen a Nap közvetlen közelében, 

a Nap felszínén helyezkednek el, érintkezésben vele, és annyira azért állandóak, hogy 

mozgásukból a Nap saját tengelye körüli forgására lehessen teljes bizonyossággal 

következtetni. Bizonyos tehát, hogy nem a Nap körül keringő bolygók és semmiképpen sem 

hasonlíthatók – mint Apellész teszi – a Jupiter-holdakhoz. Utóbbiak ugyanis valódi csillagok, 

saját jól meghatározott külön pályáikkal és periódusaikkal. Hogy a négyen kívül lenne még 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


több hold is a Jupiter körül, mint Apellész véli? Erről Galilei nem nyilatkozik, mivel 

határozott állítása egy olyan ember részéről, aki (amennyire tudott) igen jól tájékozott, azt 

engedi hinni, hogy jó okai lehetnek erre.* Annyi mindenesetre bizonyos, hogy Apellész a 

Szaturnuszt nem jól látja: nem alakú, hanem ilyen: * Ha Apellész másnak látja vagy a 

távcsöve rossz, vagy nem jól észlel.*  

Welser elragadtatással fogadta Galilei levelét. Dicsérte udvarias hangját és 

szerénységét, s úgy vélte, hogy Apellész megtiszteltetésként fogadja – ha majd lefordították 

neki, mert olaszul nem tud – az alapos bírálatot.*  

Nem egyedül Welsernek küldötte el Galilei a napfoltokról szóló levelét. Megkapta 

Padovában Paolo Gualdo, aki azután ottani barátaik körében terjesztette. Elsőként ismerte 

meg a hűséges Sagredo Velencében, őrajta keresztül küldötte Galilei Welsernek.* Kapott 

természetesen Cigoli is másolatot Rómában, valamint Federico Cesi,* a római Accademia dei 

Lincei, a Hiúzok Akadémiájának az alapítója és feje. 

Federico Cesi márki igen előkelő római család sarja volt. Atyja, Aquasparta hercege 

nem nézte jó szemmel fia tudományos érdeklődését, s kivált nem barátkozását az afféle 

„gyanús” emberekkel, mint a természettudósok. Federicio első akadémia-alapítási 

próbálkozását sikerült is meghiúsítania,* ám a márki 1609-ben a híres nápolyi mágus és 

fizikus, Giovanni Battista della Porta segítségével újraalapította a társaságot. Római útja 

alkalmával Galileit is beválasztották hatodikként az addigi öthöz. Ettől fogva Galilei lett a 

legtekintélyesebb „hiúz”: Cesi minden fontosabb ügyben kikérte véleményét, s új barátját 

akadémiája legfőbb ékességének és büszkeségének tekintette. Galilei meg nyomban 

fölismerte az új szervezet lehetőségeit és előnyeit. A „Hiúzok” ugyan nem voltak sokan, 

később se igen haladta meg a számuk az egy tucatot, de befolyásos emberek voltak, akik saját 

tudományos érdeklődésüket és nézeteiket barátaik és ismerőseik révén széles körben 

terjeszthették.* A „Hiúzok” közvetítésével sok emberhez eljuthattak az új eszmék, köztük akár 

egyházi és világi hatalmasságokhoz. De a „Hiúzok” hatásosan közvetíthettek egymásnak is új 

eszméket és híreket. A rómaiak rendszeresen üléseztek, a másutt élőkkel pedig állandó és 

élénk levelezést folytattak; mindenekelőtt Cesi, aki szellemi és pénzügyi tekintetben egyaránt 

az akadémia lelke volt. 1613-ban Cesi márki pápai birtokokat nyert, atyja halálával pedig 

örökölte jelentős vagyonát és az Aquasparta hercege címet. 

Amint Cesi márki kézhez kapta a napfoltokról szóló levelet, azonnal kiadására gondolt. 

Az akadémia egyik fő feladatának mindigis a könyvkiadást tekintette, és ez a logikusan 

felépített ragyogó írás tökéletesen illett kiadási céljaihoz és elképzeléseihez, amelyeket 

néhány évvel később 1624-ben – immár jóval nagyobb anyagi lehetőségek birtokában – így 

fogalmazott meg: 

„A Hiúzok tartózkodnak a politikai ellentétektől, valamint a szavakon lovagló vitától és 

civódásoktól, kiváltképpen az olyan haszontalanoktól, amelyek rászedésre, barátságtalanságra 

és gyűlölködésre adnak alkalmat, mivel békességre törekvő emberek ők, akik igyekeznek 

megőrizni vizsgálódásaikat a zaklatásoktól és mindenfajta megzavarástól. És ha valakit 

felettesi parancsa vagy valamilyen más követelmény ilyesmikre késztet, nyomtassa azt ki a 

Hiúzok neve nélkül, mert az ilyesmi idegen a fizikai és a matematikai tudományoktól és így 

az Akadémia céljaitól.”*  

Cesit magát elsősorban a botanika érdekelte; az Akadémia kiadványai között úttörő 

botanikai művek szerepelnek. De széleslátókörű tudomány-tervezőként nyomban látta, hogy 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


itt sokkal többről van szó, mint a – persze önmagában is elsőrendű fontosságú – csillagászati 

felfedezésről. Galilei eljárásában és bírálatában a szavakon lovagló és civakodó régi filozófia 

hatásos ellenpéldáját ismerte nyomban fel, érthető hát, hogy sürgette a folytatását és a 

kiadását. Maga Galilei is így gondolta, s nekiült egy második levélnek, amelyben pontos 

geometriai érvekkel kívánta bebizonyítani, hogy miért nem lehetnek foltok nagyobb 

távolságra a Nap felszínétől. 

A második levelet Welsernek 1612. augusztus 14-én* keltezte Galilei, miután jelezte 

már barátainak, akik türelmetlenül várták. Ezt a levelet is nyomban elküldte másolatban 

néhány barátjának, elsőként Cesinek, aki 1612. szeptember 8-án kelt levelében nyugtázta. 

„Különös megelégedésemre és örömömre szolgál – írja – és ugyanígy megörvendezteti majd 

a többi Hiúzt is; nem hiszem, hogy egy is akadna, aki ne kívánná azonnal kinyomtatva látni, 

amint lesz is, mihelyst így gondolja Kegyelmed, akinek az ítélete egyébként senki más 

segítségére nem szorul. Ellenfeleit igen szelíden inti a közvetlen érzékelés elfogadására, míg 

ez ellen facsarva a szót visszaélnek az értelemmel.”*  

A második levél hangja is csakugyan udvarias és még tárgyilagosabb, mint az elsőé. Itt 

már nem Apellész érveinek a cáfolására helyezi a hangsúlyt Galilei. Részletesen ismerteti 

Benedetto Castelli kiváló új módszerét a napfoltok kényelmes észlelésére papírra-vetítéssel, 

bemutatja az így készült pontos ábrákat, és a napfoltok mozgásának a geometriájából 

bebizonyítja, hogy közvetlenül a felszínen helyezkednek el. Ami pedig az egek 

változhatatlanságát illeti, erről bizonyára maga Arisztotelész tenne le elsőként, ha láthatná a 

napfoltokat. „Sőt úgy vélem – írja Galilei –, hogy változóvá téve az égi anyagot sokkal 

kevésbé ellenkezek Arisztotelész tanításával, mint azok, akik mindenáron változhatatlanságra 

akarják kényszeríteni az eget; szilárd meggyőződésem ugyanis, hogy Arisztotelész sohasem 

tekintette bizonyosabbnak az ég változhatatlanságát annál az elvnél, hogy az emberi 

érvelésnek a közvetlen tapasztalást kell követnie.”*  

Ellenfelei meggyőzhetősége felől azért mégsem lehetett teljesen nyugodt, hiszen 

mielőtt ilyen határozottan állást foglalt az égi anyag változhatatlansága ellen – láttuk –, 

megkérdezte Conti kardinálist, hogy nem ellenkezik-é a Szentírással?* És szükségesnek 

tartotta, hogy külön értesítsen napfolt-vizsgálatairól egy másik befolyásos egyházi férfiút, 

Manfeo Barberini kardinálist. Ha olvasta tán Apellész értekezését, elküldheti neki a 

Welsernek írt válaszát. Addig is küld a napfoltokról néhány pontos ábrát. „És ha történetesen 

Excellenciád Róma literátusaival tárgyalni talál ezen elkötelezettségeimről – végzi levelét 

Galilei –, hát nagy kegynek tekinteném, ha hallhatnék valamit a véleményükről, kivált a 

peripatetikus filozófusokéról, mert ezek az újságok egész filozófiájuk végítéletének 

látszhatnak, hiszen iam fuerunt signa in luna, stellis et sole (jelek tűntek fel már a Holdon, a 

csillagokban és a Napon); így hát immár az ég legkiválóbb anyagának változásával, 

keletkezésével és pusztulásával együtt változásra és pusztulásra hajlik maga a tan is, bár nem 

az in melius (jobb alakban való) újjászületés reménye nélkül.”*  

Közben Apellész se nyugodott, s 1612. szeptember 13-án megjelentette Augsburgban 

Welserhez intézett három levél formájában újabb Pontosabb értekezését a napfoltokról,* 

megerősítve benne újabb észlelésekkel és érvekkel régebbi véleményét, bár a foltok 

természetéről mostmár óvatosabban nyilatkozott. Barátai biztatták Galileit, hogy válaszoljon. 

A szemfüles Cigoli tudni vélte, hogy az Apellész név mögött egy jezsuita rejtőzködik,* s 

véleményét Galilei is osztotta. Tán épp ezért is készülődött hosszasan s halogatta a választ. 

Úgyhogy november elején Cesi kedvesen megsürgette.* Galilei számos elfoglaltságára 

hivatkozik, meg aztán világosan meg is akarja mutatni, hogy milyen ostobán nyúl a dologhoz 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


a jezsuita, ámde mégis úgy, hogy meg ne sértse Welser urat, s ezt a két követelményt nem 

könnyű jól összeegyeztetni.* Lassan mégis elkészült a válasz, és december 1-jén postázhatta 

Welsernek harmadik levelét a napfoltokról.* Mostmár Cesin volt a sor, s 1613 március 22-én 

megjelent a Hiúzok Akadémiájának égisze alatt és emblémájával a „Történet és bizonyítások 

a napfoltokra és járulékaikra vonatkozóan, Marco Velseri úrnak, a Hiúzok Akadémiája 

tagjának írt három levélbe foglaltan” (Istoria e Dimostrazioni intorno alle macchie solari e 

loro accidenti, comprese in tre lettere scritte all'illustrissimo Signor Marco Velseri Linceo, 

Duumviro d'Augusta, Consigliero di Sua Maesta Cesarea). Az ajánlás Filippo Salviatinak 

szól, akinek barátságos villájában Galilei a könyvet írta. 1400 példányban jelent meg, 700-hoz 

csatolták Apellész Három levelét és Pontosabb értekezését is, mivel ezek kis példányszámban 

jelentek meg és kevéssé voltak ismertek, kivált Itáliában. A Hiúzok betartották saját elveiket: 

nemesen, nyílt sisakkal vívtak, megbecsülve az ellenfelet. 

A könyvet nemcsak a Hiúzok fogadták nagy lelkesedéssel – akik egy kicsit mind a saját 

érdemüknek tekintették és igen büszkék voltak rá – és nem is csak Galilei barátai. Még 

Scheiner is nagy megelégedéssel nyugtázta, mert úgy ítélte, hogy Galilei az ő megfigyeléseit 

erősítette meg. Rövidesen ki is lépett az Apellész álnév mögül, s büszkén vállalta két könyvét 

és Galilei udvarias bírálatát. Lassanként még a Napot elárnyékoló bolygókról is kezdett 

lemondani, s elfogadni Galilei folt-elméletét. 

  

9. A Nap állt meg vagy az egyház?  

Galilei a napfoltokról szóló könyvében Kopernikusz rendszere szerint tárgyalta a 

világot. A harmadik levél végén ezt kerekperec meg is mondta. Nagy meglepődéssel számol 

be, hogy amikor hosszabb szünet után újra észlelni kezdte a Szaturnuszt, pontosan olyan 

kereknek látszott, mint a többi bolygó, nem látta mellette a két kísérőt. „De bocsásson meg 

Kegyelmed – írja – egy kis merészséget, még ha elsietettnek látszik is és semmiképp se 

jóslásnak szánom, csak afféle valószínű következtetésnek. Mondom, úgy vélem, hogy 1614 

téli napfordulója után újból láthatók lesznek. És így tán ez a bolygó is, nem kevésbé, mint a 

kétszarvú Vénusz, csodálatosan harmonizál a nagy kopernikánus rendszerrel, melynek 

egyetemes revelációja felé kedvező fényes szelek látszanak vinni minket, és alig kell immár 

felhőktől és ellenszelektől félnünk.”* Nem a kopernikánus rendszer elfogadása – véli Drake – 

nyugtalanította hát Galileit,* hanem az, hogy nem fog-é az egyház tiltakozni az egek 

változékonysága ellen; Conti kardinálistól is, láttuk, ez iránt érdeklődött. Joggal, mert Cesinek 

is épp emiatt gyűlt meg a baja a cenzorokkal, úgyhogy ki is kellett hagynia a könyvből néhány 

sort. Azaz pontosabban nem is az egek változhatóságát kifogásolták a teológusok, hanem azt 

az állítást, hogy ez a tanítás összhangban áll a Szentírással. Pedig Cesi tíz helyet is mutatott 

nekik, és hozzá még néhányat az Egyházatyákból. „Nem volt elég; azt felelték, hogy mások 

ezeket a helyeket igen jól értelmezik peripatetikusan, és türelmeseknek kell lennünk, és 

egyáltalában azt akarják, hogy ezen a helyen semmi se mondassék a Szentírásról. Tudassa 

tehát, hogyan akarja, hogy álljon.”* A megcenzúrázott helyen Galilei azt írja, hogy az égi 

anyag változósága „tökéletes összhangban áll a Szentírás kétségbevonhatatlan igazságaival, 

hiszen az Írás sok helyütt nyíltan utal az égi anyag bizonytalan és esendő természetére.”*  

Galilei csakugyan ki is hagyta a kifogásolt sorokat. Láttuk, hogy Conti kardinális 

óvatosságra intette, bár ő úgy vélte, hogy az égi anyag változékonysága jobban megfelel a 

Szentírásnak, mint Arisztotelész változhatatlansági dogmája. A kopernikánus rendszer 

kérdésében viszont – vélte a Kardinális – már egészen más a helyzet. Vannak ugyan, akik azt 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


állítják, hogy Kopernikusz rendszere összeegyeztethető a Szentírással, ám ez csak úgy 

lehetséges, ha feltételezzük, hogy a Szentírás „a köznép észjárásának megfelelően beszél; de 

ezt az értelmezést nem szabad megengedni, amíg nem föltétlenül szükséges. Ennek ellenére 

Diego Stunica Jób könyve kilencedik fejezetének 6. verséről azt állítja, hogy a Szentírás 

szövege inkább összeegyeztethető a Föld mozgásával, csakhogy az ő értelmezését általában 

nem követik. Erről a témáról ezideig ennyi található. Ha netán Kegyelmed a Szentírás egyéb 

helyeiről kíván további felvilágosítást, tudassa velem, hogy állhassak szolgálatjára.”*  

Galilei tehát azt forgatta a fejében, hogy megmutassa az új tudomány igazságainak az 

összeegyeztethetőségét a Szentírással. Úgy érezte, kedvező szelek fújnak erre. Barátai közt 

akadtak egyházi férfiak, akik hasonlóan vélekedtek, és késznek mutatkoztak segíteni. De 

érkeztek nyugtalanító hírek is. Cigoli már 1611 végén figyelmeztette Galileit, hogy értesülése 

szerint Firenzében az érsek házában összedugták fejüket az ellenségei, s vagy a Föld 

mozgásának az ürügyén, vagy bármi más ürüggyel meg akarják támadni. Ekkor Galilei nem 

törődött az üggyel; egy évvel később neki is a fülébe jutott, hogy egy előkelő és befolyásos 

firenzei dominikánus, az öreg Niccolò Lorini áskálódik ellene. Nyomban kérdőre vonta, de a 

vén pap kézzel-lábbal mentegetőzött, hogy ő Galilei ellen az égvilágon semmit nem mondott. 

Mindössze az történt, hogy Mindenszentek napján összegyűltek néhányan Pandolfini Úr 

házában, s ott ő, „nem azért – írja –, hogy érveljek, csak csupán hogy ne tűnjek fafejűnek, 

szóltam néhány szót, mikor mások elkezdték a vitát, csakhogy mutassam, hogy még élek. Azt 

mondtam, s ezt ma is mondom, hogy ennek az Ipernicusnak – vagy hogy az ördögbe hívják – 

a véleménye ellenségesnek látszik a Szentírás iránt. De ez nekem keveset számít, van nekem 

más dolgom, és nekem elég annyi, hogy ne adjak alkalmat rá, hogy azt hihessék rólunk, amik 

nem vagyunk; mert meg vagyok győződve, hogy egész nemességünk kiválóan katolikus.”*  

Galilei is megelégedett ennyivel, s jóízűen eltréfálkozott a szegény fafejű 

dominikánuson, aki még Kopernikusz nevét se tudja, de azért elítéli, a „kiválóan katolikus” 

firenzei nemesség nevében. 

Hamarosan kiderült azonban, hogy nem lehet mégsem tréfára venni a dolgot. Amikor 

1613 őszén Benedetto Castellit kinevezték matematikaprofesszornak a Pisai Egyetemre, az 

egyetem kurátora, Arturo d'Elci nyomatékosan figyelmeztette, hogy előadásaiban a Föld 

mozgása vagy más hasonló tanítás elő ne forduljon. Új minőségében Catelli hamarosan 

megjelent a szokásos udvari ebéden, „ahol – számol be Galileinek 1613. december 14-én – a 

Nagyherceg kikérdezett az Egyetemről. Részletesen beszámoltam az ügyekről, s általában 

elégedettnek látszott. Akkor megkérdezte, hogy van-é távcsövem, amire igennel feleltem, s 

beszélni kezdtem előző éjszakai Medici-bolygó észleléseimről. Krisztina Nagyhercegnő a 

helyzetükre volt kíváncsi, s aztán arra fordult a beszélgetés, hogy szükségképpen valóságos 

tárgyak, s nem csupán a távcső illúziói. Őfelségéék Boscaglia professzort kérdezték, aki azt 

válaszolta, hogy tagadhatatlan a létezésük. Én azután megtoldottam mindazzal, amit tudtam, s 

amit Kegyelmed csodálatos felfedéseiből s ezen bolygók pályájára vonatkozó vizsgálataiból 

elmondhattam. Don Antonio de'Medici, aki jelen volt az asztalnál, mosolyogva helyeselte, 

amit mondtam. Sok meglehetősen ünnepélyes beszéd után asztalt bontottak. De alig távoztam, 

elfogott Krisztina Nagyhercegnő inasa azzal, hogy Madame kéret vissza. Mielőtt folytatnám, 

tudnia kell, hogy még az ebéd alatt Dr. Boscaglia jóideig beszélt a Nagyhercegnőnek arról, 

hogy mindazokat az új dolgokat elfogadja, amiket Kegyelmed felfedezett, egyes-egyedül a 

Föld mozgása hihetetlen és nem történhet meg, főképpen mivel a Szentírás nyilvánvalóan 

ellenkezik ezzel a nézettel. De hogy visszatérjek elbeszélésemhez, beléptem hát Őfelségéék 

termébe, s ott találtam a Nagyherceget, Krisztina Nagyhercegnőt, a Főhercegasszonyt, Don 

Antoniot, Don Paolo Giordanot (Orsini) és Dr. Boscagliát. Néhány személyes természetű 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


kérdés után a Nagyherceg a Szentírásból kezdett érvelni ellenem. Erre fel, illő mentegetőzés 

után, játszani kezdtem a teológust, mégpedig olyan magabiztosan és méltósággal, hogy 

Kegyelmed jól mulatott volna rajta. Don Antonio támogatott és lelkesített, így hát Őfelségéék 

méltósága nemhogy elbátortalanított volna, hanem egyenesen győztes lovaggá ütött. A 

Nagyherceget és Főhercegnő nejét megnyertem, Don Paolo Giordano pedig védelmemre 

sietett egy igen alkalmas passzussal a Szentírásból. Csak a Nagyhercegnő tartott ki ellenem, 

de úgy láttam, hogy csak azért teszi, hogy hallja a cáfolatomat. Boscaglia úr egy szót se szólt 

többet.”*  

Galilei azonban most már nem vette tréfára. Nekiült írni, és 1613. december 21-én 

föladott Castellinek egy hosszú levelet, szépen elmagyarázva tudomány és hit kapcsolatát. 

Nagyon helyesen mondotta Krisztina Nagyhercegnő, hogy a Szentírás minden szavát 

megfellebbezhetetlen igazságnak kell tekinteni, csak éppen – írja – azt tenném hozzá, hogy 

bár a Szentírás nem tévedhet, értelmezői és magyarázói olykor többféleképpen is tévedhetnek. 

Igen súlyos és meglehetősen gyakori az a fajta tévedés, hogy minden körülmények közt 

szószerinti jelentésükben értik a szavakat. Így ugyanis nemcsak különféle ellentmondások 

keletkezhetnek, de akár nehéz eretnekségek és káromlások is, hiszen például Istennek kezet, 

lábat, szemet kellene tulajdonítani, valamint testi és emberi érzéseket, mint harag, szánalom, 

gyűlölet, vagy akár olyasmit, mint a múlt elfelejtése és a jövő nemtudása. Így hát a 

Szentírásban sok állítás található, amely a szavak puszta jelentése szerint eltérni látszik az 

igazságtól, pedig csak a köznép tudatlanságához igazíttatott, és ugyanígy ama keveseknek, 

akik méltók a nyájtól való elkülönítésre, bölcs értelmezők kell, hogy kifejtsék a szavak igazi 

értelmét és megmondják a különös okot, amiért épp azon szavakkal nyilatkoztattak ki…”*  

A Szentírás mindenkihez szól és ezért közérthetően kell beszéljen, az egyszerű emberek 

tudása szerint. És a Szentírás célja különben sem az, hogy eligazítson a fizikai világ 

kérdéseiben, hanem az, hogy kinyilvánítsa Isten akaratát és az Üdvösségre vezessen. Ezekre 

az emberi elmét meghaladó hittételekre vonatkozik a Szentírás tekintélye és ebben az 

értelemben kell szó szerint venni, mert ezeket „nem lehet elhitetni más tudománnyal vagy 

más módon, mint a Szentlélek szavával. De nem gondolnám elhiendőnek, hogy ugyanaz az 

Isten, aki érzékszerveket, elmét és értelmet adott nekünk, azt kívánná, hogy feladjuk 

használatukat, és valami másféle módon tájékoztatna olyasmiről, amit általuk tudhatunk meg 

– és kivált olyan témákban, amelyekről csak elenyészően kevés és részleges következtetés 

olvasható a Szentírásban, mint amilyen a csillagászat is, amiről olyan kevéssé van szó, hogy 

még a bolygók sem neveztetnek meg.” S mivel nem lehet, hogy két igazság ellentétben álljon 

egymással, a természet föltárt törvényei és a Szentírás megegyezése végülis kiderül: „feltéve, 

hogy mi is megkapjuk a jogot a szólásra és meghallgatnak minket értelmes emberek, akiket 

nem csupán érdekeik és szenvedélyeik mozgatnak.” 

Végül visszatér a Nagyhercegnő és a Főhercegasszony példájára, Józsué könyvének 10. 

fejezetére, ahol a 13. versben ez áll: „És megálla a Nap az égnek közepén és nem sietett 

lenyugodni majdnem teljes egy napig”. Még ha szó szerint értjük a passzust, akkor sincsen 

előnyben a ptolemaioszi illetve arisztotelészi rendszer a kopernikuszival szemben. A 

ptolemaioszi rendszerben ugyanis a nappalt és az éjszakát a Napnak az egész csillagos 

égboltéval közös mozgása okozza, amely az Első Mozgatótól ered. Ezzel a mozgással épp 

ellentétes irányú a Nap saját mozgása, ahogyan egy év alatt nyugatról keletre haladva körbejár 

az állatöv csillagai között. Melyik mozgásra vonatkoznak az Írás szavai? Ha a Nap saját 

mozgására, akkor nemhogy meghosszabbodott volna a megállástól, hanem még inkább 

megrövidült a nap, hiszen a Nap saját mozgása ellentétes irányú a napi mozgással, amely az 

égboltéval közös. Ha viszont a napi mozgásra vonatkozik a megállás, akkor az egész 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


mindenségnek meg kellett állani, hiszen ha forgott tovább, míg a Nap állt, magzavarodott a 

világ rendje. Ekkor viszont már nem lehet szó többé szószerinti értelmezésről, hiszen nem a 

Napot állította meg Józsué imájára az Isten, hanem az Első Mozgatót. Kopernikusz 

rendszerében ellenben elég a Föld tengelykörüli forgásának lelassulnia ahhoz, hogy 

megnyúljék a nappal. S mivel a Nap egy hónap alatt – a napfoltok mozgásából láthatóan – 

megfordul saját tengelye körül ugyanazon irányban, mint a többi égi mozgások, mostmár csak 

azt kell feltételezni, hogy a Nap nemcsak a fénynek, hanem a körülötte keringő bolygók 

mozgásainak is a forrása, és akkor „ki nem látja, hogy elég megállítani a Napot ahhoz, hogy 

az egész rendszer megálljon anélkül, hogy a bolygók változó relációi megváltoznának, és 

csupán a nappal hosszúsága nyúljék meg, pontosan ahogyan a szent szöveg szavai 

mondják?”*  

A Castellinek címzett levelet Galilei nyilvánvalóan a Nagyherceg anyjának és 

feleségének szánta, hiszen ők vetették fel Kopernikusz rendszere ellen Józsué történetét. A 

levél azonban valahogyan kezeibe jutott Galilei ellenségeinek is. Ezek – legalábbis Galilei 

úgy hitte – Lodovico delle Colombe körül gyülekeztek, aki már az Értekezés a vízben úszó 

testekről ellen írt pamfletjébe beszőtt néhány sanda megjegyzést arról, hogy Galilei nem ok 

nélkül hagyja megválaszolatlanul az ő Kopernikusz elleni értekezését és „remek” érveit.* 

Nyilván vaj van a fején. S peripatetikus buzgalmában büszkén kiáltotta ki magát „anti-

galileistának”. Galilei tanítványai azután felkapták a nevet, s kezdték magukat 

„galileistáknak” nevezni, a Colombe körül gyülekező „ligát” pedig a vezér – vagy vélt vezér – 

nevéről (colombe jelentése „galambok”) elkeresztelték „galambok”-nak. Mikor a „galambok” 

megkaparintották a Castelli-levelet, úgy vélték, nyert ügyük van. A levél másolatát Niccolò 

Lorini – az az előkelő dominikánus, aki annyira szívén viselte a firenzei nemesség „kiváló 

katolikusságát” – 1615 februárjában elküldte Rómába Paolo Sfondrati kardinálisnak, az 

Index-kongregáció* prefektusának, aki egyben a Szent Hivatal Kongregációjának is tagja volt, 

amelyet az ő rendje, a dominikánus rend „üzemeltetett”. Ma is megvan a Szent Hivatal iratai 

között, de az egyébként sem egészen pontos másolat két helyen két rövidke szóval meg van 

toldva úgy, hogy az eretnekség gyanúját kelthesse.* A kétszínű Lorini hamisította? Vagy már 

ő is úgy kapta kézhez a levelet? A történészek máig találgatják; ki így, ki úgy vélekedik. Ha 

Lorini volt a hamisító, sokat nem ért el vele, mert a Szent Hivatal prefektusa, Mellini 

kardinális még így sem ítélte a levelet a katolikus vallást sértőnek. Mindenesetre kiadta 

vizsgálatra a Szent Hivatal egy konzultánsának, aki három mondaton kívül, amelyeket 

„rosszul hangzani látszónak” ítélt, semmit nem talált, ami eltérne „a katolikus 

szóhasználattól” (catholicae loquutionis).* Mellini kardinális erre elrendelte az eredeti levél 

beküldését.* A pisai érsek kihallgatásra rendelte Castellettit, ő azonban közben már 

visszaküldte a levelet Galileinek, aki pontos másolatot kívánt küldeni róla Rómába Piero 

Dininek. El is küldte hamarosan, azzal a kéréssel, hogy olvassa el Grienberger Atyával együtt, 

s ha alkalom adódik, mutassa meg Bellarmino kardinálisnak. 

Időközben ugyanis értesült már Galilei is a feljelentésről, s különben is 1614. december 

21-én egy fiatal dominikánus szerzetes, Tommaso Caccini a firenzei Santa Maria Novella 

templom szószékéről tüzes prédikációt tartott a galileisták és általában a matematikusok ellen, 

s a prédikációban épp arról beszélt, mint Galilei a Castelli-levélben: azt fejtegette, hogyan kell 

helyesen értelmezni Józsué könyvének 10. fejezetében azt a passzust, hogy Isten Józsué 

kedvéért megállította a Napot. A hagyomány szerint a prédikációhoz az Apostolok 

cselekedetei-ből választotta a textust: „Galileabeli férfiak, mit álltok nézve a mennybe?” (Az 

Apostolok cselekedetei, 1. fejezet, 11. vers.)* Lehet, persze, hogy ez a mindenütt idézett 

hagyomány ugyanolyan legenda, mint az „Eppur si muove”. Galileinek életét attól kezdve, 

hogy munkássága összefonódott a kopernikánus világrend sorsával, legendák egyre sűrűbb 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


erdeje kezdi borítani, amit rendszerint csak növel minden egyes újabb tudós monográfia és 

életrajz. Ahány történész, annyiféleképpen magyarázza azt is, hogy miért támadt Tommaso 

Caccini 1614 karácsonyának előestéjén Galileire? A „galambok ligája” bíztatta fel vagy 

egyenesen fogadta fel az ügyes szónok hírében álló prédikátort? A Castelli-levelet kétségkívül 

olvasta; Lorini mutatta meg neki? Vagy udvari körökből indult az intrika? A mézes-mázos 

dominikánust Krisztina Nagyhercegnő és Mária-Magdolna Főhercegasszony – Cosimo 

Nagyherceg anyja és felesége – mindenesetre kedvelte, ellentétben a csípős és szabadszájú 

Galileivel. A legkalandosabb talán Colin Ronan – Koyré nyomán megfogalmazott – 

föltételezése,* aki szerint Caccini Galileiben és követőiben Giordano Bruno árnyát vélte 

újraéledni, azét a Brunóét, aki akkora veszedelmet és szégyent hozott – mint egykori 

dominikánus – a rendre.* Ha így volt, alaposan tévedett a fanatikus barát, hisz Galilei soha 

még csak nem is hivatkozott Brunora; az ő mágikus filozófiáját és számmágiáját sokkal 

jobban megvetette még a legostobább peripatetikus dogmánál is. Különben is Bruno a maga 

módján magyarázta Kopernikuszt, és alaposan félreértette a rendszer egész matematikáját, 

amire pedig Galilei mindig igen nagy súlyt helyezett. 

Akárhogy is volt, az ünnepi prédikáció – a mindentudó Drake szavával szólva – 

„bombaként robbant”, elterjedt a híre mindenfelé. Drake szerint a prédikáció két év óta 

alattomban előkészített nagy támadás látványos nyitánya volt Galilei és követői ellen.* Mások 

szerint csupán egy fanatikus és hiú szerzetes túlkapása volt, s ha tán biztatásra történt is, nem 

különösebb jelentőségű. Többnyire így vélekedtek Galilei kortársai is. Cigoli dominikánus 

barátja és Galilei nagy tisztelője, Luigi Maraffi Rómából sajnálkozását fejezte ki és 

szégyenkezve mentegetőzött rendje nevében: „Szerencsétlenségemre nekem is pirulnom kell 

harminc- vagy negyvenezer rendtársam minden marhasága miatt.”* Nem tulajdonított Cesi 

sem túlságosan nagy jelentőséget Caccini szószéki kirohanásának: „A tudomány eme 

ellenségei – írja 1615. január 12-én –, akik arra vállalkoznak, hogy ágáljanak hasznos és 

hősies felfedezések és munkák ellen, afféle álnok őrültek, akik sohasem nyughatnak, és nincs 

jobb módja az ellenük való küzdésnek, mint semmibe venni őket, és vigyázni az egészségére 

és befejezni a munkáit, ezeket állítva ellenük a világ elébe.” Mindazonáltal inti Galileit, hogy 

magától Bellarmino kardinálistól hallotta egyszer Kopernikusz tanát eretneknek nevezni s a 

Föld mozgását összeegyeztethetetlennek a Bibliával, s úgy véli, hogy ha 1543-ban, a De 

revolutionibus megjelenése idején működött volna már az Index-bizottság, a könyvet 

bizonyára eltiltották volna.* De Cesi maga sem volt meggyőződéses kopernikánus, úgy kellett 

lépésről-lépésre meggyőznie Galileinek.  

Piero Dini, akinek Galilei 1615. február 16-án elküldötte* a Castelli-levél pontos 

másolatát, Galilei kérésének megfelelően beszélt a kérdésről Bellarmino kardinálissal, aki azt 

mondotta – tudósít Dini március 7-én –, hogy nem véli Kopernikusz könyvét eltiltandónak, 

legfeljebb pontosítandónak néhány helyen, s kifejtendőnek, hogy az új elmélet csupán 

matematikai feltételezés a jelenségek leírására, hasonlóan az epiciklusokhoz, melyek 

valóságában senki sem hisz, mégis nyugodtan dolgoznak velük a csillagászok. Bellarmino 

kardinális még azt sem tartotta kizártnak, hogy végül Kopernikusz rendszere bizonyul 

igaznak, csakhogy ezt kétséget nem tűrő bizonyítékokkal kell igazolni. Addig pedig azt 

tanácsolja Galileinek, hogy járjon el óvatosan, mert a dolgok jelen állását tekintve 

Kopernikusz rendszere igazságként nem egyeztethető össze a Szentírással. Hasonlóan 

vélekedett Grienberger Atya is, Páter Clavius utóda a Collegio Romano élén, aki szerint 

Galilei eddigi érvei alapján Kopernikusz rendszerét legfeljebb valószínűnek s nem igaznak 

lehet tartani. Maga Dini tehát óvatosságot tanácsolt.* Dini beszélt Giovanni Ciampolival is, 

akit Galilei még Firenzéből ismert 1608 óta, s most Rómában fényes egyházi jövő látszott 

nyílni műveltsége és tudása előtt, a befolyásos Maffeo Barberini kardinális bizalmas 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


embereként; Barberini – értesít beszélgetésükről 1615. február 28-án Ciampoli* – 

változatlanul nagy híve és csodálója Galileinek, Kopernikusz ügyében azonban óvatosságot 

ajánl: maradjon csak a matematikai és fizikai kérdéseknél, és hagyja a Szentírás értelmezését 

a teológusokra. Az ember – fűzi hozzá Ciampoli – nem nyilváníthatja ki elégszer készségét az 

Egyházi Főhatóság iránt. 

1615. március 7-én azonban Cesi herceg elküldötte Galileinek egy frissen megjelent 

könyvecske kéziratát. „Ez a levél – írja – egy karmelita atyától származik, aki megmutatja 

benne, hogy Kopernikusz véleménye a Szentírás egyetlen passzusával sem ütközik. A mű 

nem jelenhetett volna meg alkalmasabb időben; hacsak az ellenfelek dühének feltüzelésével 

kárt nem okoz, amit azonban kétlek. A szerző a Hiúzok Akadémiájának minden tagját 

kopernikánusnak véli, bár ez nincsen így; csupán azt valljuk mindnyájan, hogy fizikai 

kérdésekben meg kell hagyni a filozofálás szabadságát. Ő most itt Rómában prédikál.”* A 

karmelita szerzetes, a nápolyi Paolo Antonio Foscarini természetesen eljuttatta könyvecskéjét* 

Bellarmino kardinálisnak is, aki udvariasan, de határozottan válaszolt 1615. április 12-én: 

„Először is úgy vélem, hogy Kegyelmed és Galilei úr bölcsen járnak el, mikor hipotetikusan 

és nem kategorikusan szólnak; Kopernikuszt is mindig így véltem eljárni. Ha ugyanis azt 

mondjuk, hogy az a föltevés, miszerint a Föld mozog és a Nap áll, jobban megmenti a 

jelenségeket az excentereknél és epiciklusoknál, akkor helyesen szólunk és semmi veszélyt 

nem rejt magában. Ámde azt állítani, hogy a Nap valóságosan áll a mindenség közepén és 

csupán a saját tengelye körül forog anélkül, hogy keletről nyugatra vándorolna, és hogy a 

Föld a harmadik szférán helyezkedik el és gyorsan kering a Nap körül, mindez veszedelmes 

állásfoglalás, amely nemcsak szükségképpen ingerel minden filozófust és skolasztikus 

teológust, hanem Szent Hitünknek is árt, amennyiben ellene szól a Szentírásnak.”* Különben 

is a Tridenti Zsinat megtiltott mindenféle írásmagyarázatot, amely nem egyezik az 

Egyházatyákéval. Márpedig ők, csakúgy, mint az újabb latin és görög kommentátorok, mind 

megegyeznek a kérdéses helyek szószerinti magyarázatában, „hogy a Nap az egekben 

helyezkedik el és rettentő sebességgel kering a Föld körül, és a Föld az Egektől távol, a 

mindenség középpontjában áll, mozdulatlanul. Gondolja meg, bölcsességében, tűrheti-e az 

Egyház a Szent Atyákéval, valamint az összes Görög és Latin kommentátorokéval ellenkező 

értelmezés tulajdonítását a Szentírásnak. Azt sem lehet válaszolni, hogy ez nem hit dolga, 

mert ha nem is hit dolga »tárgya okán« (ex parte objecti), hit dolga »a szóló okán« (ex parte 

discenti); éppen úgy, mint ahogy eretnekség lenne tagadni, hogy Ábrahámnak két gyermeke 

volt, Jákóbnak pedig tizenkettő, és hogy Krisztus szűztől született, minthogy mindezt a 

Szentlélek jelentette ki a próféták és az Apostolok által.» Harmadszor pedig, ha a valódi 

bizonyíték létezne, hogy a Nap a mindenség centruma és a Föld a harmadik szférán 

helyezkedik el, és nem a Nap kering a Föld körül, hanem a Föld a Nap körül, akkor az Írás 

ama helyeinek a magyarázatánál, amelyek az ellenkezőjét látszanak állítani, a legnagyobb 

körültekintéssel kellene eljárnunk és inkább azt mondanunk, hogy nem értjük, mintsem hogy 

tévesnek jelentsünk ki egy felfogást, amely igazként bizonyíttatott. Ámde én egyetlen ilyen 

bizonyításnak se hiszek, míg magam nem látom. Azt kifejteni, hogy a jelenségek 

megmenthetők, ha a Napot tételezzük fel a centrumban és a Földet az egekben, nem ugyanaz, 

mint azt állítani, hogy a Nap valóban a középpontban van és a Föld az egekben; azt hiszem 

ugyanis, hogy az első állítás bizonyítása lehetséges, ellenben erősen kétlem, hogy lehetséges a 

másodiké, és kétség felmerültekor nem szabad eltekintenünk a Szentírástól és az Írás Szent 

Atyák általi magyarázatától. Hozzáteszem, hogy aki azt írja: Oritur sol et occidit, et ad locum 

suum revertitur etc., Salamon volt, aki azon kívül, hogy Istentől inspiráltan szólt, még 

mindenki másnál bölcsebb és tanultabb ember is volt az összes emberi tudományokban és az 

összes teremtett dolgok ismeretében, és mindezt a tudást Istentől kapta; így hát nem 

valószínű, hogy olyasmit állított volna, ami ellenkezne a bizonyított vagy bizonyítható 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


igazsággal. És ha azt mondja, hogy Salamon a látszat szerint beszél, mivel nekünk tűnik csak 

úgy, hogy a Nap kering, holott a Föld kering, mint amikor a parttól távozó a hajón úgy látja, 

hogy a part távolodik a hajótól, azt fogom felelni, hogy aki távolodik a parttól, jóllehet úgy 

látszik, hogy a part távolodik tőle, tudja, hogy ez tévedés és kiigazítja, világosan látva, hogy a 

hajó mozog és nem a part; de ami a Napot és a Földet illeti, senki tudósnak nincs szüksége rá, 

hogy kijavítsa a tévedést, mivel tisztán tapasztalja, hogy a Föld nyugton áll és a szem nem 

téved, amikor úgy ítéli, hogy a Nap mozog, amint akkor se téved, mikor úgy ítéli, hogy a 

Hold és a csillagok is mozognak. És ennyi elég egyelőre.”*  

Bellarmino kardinális levele hamarosan eljutott Galileihez is, és erősíthette 

meggyőződését, hogy az Egyház megnyerése Kopernikusz ügyének nem reménytelen. A 

bizonyítékokban nem kételkedett, bár persze a fizikai igazságról egészen másképpen 

vélekedett, mint a nagy teológus. Egyelőre azonban nem ezt a különbséget és nem is a 

bizonyítékokat vélte részletesen kifejtendőnek, hanem arról kívánta meggyőzni az Egyházat, 

hogy Kopernikusz felfogása rendszere fizikai valóságáról nagyon is jól összeegyeztethető a 

Szentírással és az Egyház tanításával. Feladott március 23-iki keltezéssel Dininek Rómába 

egy hosszú levelet,* teológusokat megszégyenítő jártassággal fejtegetve, hogy miért és 

hogyan egyeztethető Kopernikusz kozmológiája az Egyház tanításával. Számtalanszor és 

számtalan értelemben idézik a történészek ezt a híres levelet. Ki hithű katolikusságát, ki 

protestáns nézetekhez hajlását, ki eretnekségét olvassa ki belőle, mások pedig a világ fizikai 

felépítésére vonatkozó nézeteit vagy éppenséggel metafizikáját vélik a levélből 

megismerhetőnek.* De tán ez a sokféle értelmezhetőség önmagában is elsősorban Galilei 

ügyes diplomáciájára utal: elfogadott vagy legalább eltűrt teológiai nézetekből és 

szövegmagyarázatokból jó szemmel – és a hűséges Castelli segítségével – állít össze egy 

pompás kis gyűjteményt úgy, hogy az kétségkívül a kopernikánus felfogásnak kedvezzen. Ha 

valahol, hát itt látszik igazán, hogy ifjúkorában jezsuita professzorok ügyes tanítványa volt: 

jól megtanulta a meggyőzés mesterfogásait. Látta jól, hogy a katolikus teológia szigorúan 

arisztoteliánus vonalával Kopernikusz tanítása összeegyeztethetetlen. Csakhogy az Egyház 

nem mindig volt ám arisztoteliánus. Ellenkezőleg, hosszú és kemény harcok árán építette 

magába Arisztotelész tanait, s ehhez olyan nagy elmék kellettek, mint Albertus Magnus és 

Aquinoi Szent Tamás, a dominikánus rend óriásai. Azelőtt a teológiai gondolkozás inkább 

Platón és későókori folytatói felé tájékozódott, s a reneszánsz nagy Platón-divatja során ezek 

a platonista-neoplatonista vonzatok érthetően újból felerősödtek. A Tridenti Zsinaton egyre 

jobban megmerevedő Egyház eleve elvágta minden efféle értelmezés lehetőségét, és a 

szélsőségesen pápahű Mediciek Firenzét is a tridenti ideológiához kényszerítették. De épp 

Rómában és épp előkelő egyházi körökben tovább élt egy spirituálisabb és gyakran a misztika 

felé hajló hagyomány, amely Trident merev arisztoteliánus dogmatikájával ellentétben a lélek 

belső megvilágosodására, a vallásos érzés melegére, az ember és a világ bensőséges 

harmóniájára helyezte a hangsúlyt, a neoplatonista és a késői sztoikus filozófiában keresve a 

gondolati támaszt. Erre az emberségesebb teológiai irányra apellált Galilei. „Nem állítom én – 

írja –, legyen bármi is a természet felől kiinduló feltételezés igazsága, hogy mások nem 

hozhatnának fel a próféta szavával sokkal egybehangzóbb értelmezést, sőt inkább 

mindenkinél hátrébb érzem magamat és így alávetem a hozzáértőknek, és ebben a szellemben 

mondom, hogy úgy látszik, van a természetben valami teljességgel szellemi, finom és sebes 

szubsztancia, amely szétterjedve az egész világmindenségben, ellenállás nélkül hatol át 

mindenen, melegíti, megeleveníti és megtermékenyíti az élőlényeket; és ennek a szellemnek, 

amint azt érzékszerveink bizonyítják, a legfőbb felvevője a Nap teste, ahonnét mérhetetlen 

fény árad szét az univerzumban, melegítő spiritualitás által kísérve és áthatolva a növények 

testén, éltetvén és termékenyítvén őket. Okkal gyanítható, hogy valami több lehet ez a 

fénynél, hisz áthatol minden test anyagán és szétterjed benne, legyen az mégoly sűrű, hogy 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


sokukba a fény be sem hatol, mint amikor a tűzhelyünkhöz állva észleljük kiáradni a fényt és 

a hőt, és emez áthatol a testeken, legyenek mégoly átlátszatlanok és szilárdak, míg amazt a 

szilárdság és az átlátszatlanság visszatartja: hasonlóképpen a Nap emanációja fényes és 

melegítő, és a melegítő rész az áthatolóbb. Azt pedig, hogy ennek a szellemnek és ennek a 

fénynek a Nap teste mintegy a tartálya, amely – hogy úgy mondjuk – tárolja, amit kívülről 

kapott, semmint hogy eleve és elsődleges forrása lenne, amelyből eredetileg származhatott, 

azt nyilvánvaló bizonyossággal vélem megtalálni a Szentírásban, ahol azt látjuk, hogy a Nap 

teremtése előtt a Szellem »lebegett a vizek felett«, melegítő és termékenyítő erejével üzenve a 

jövendő generációknak; és hasonlóképpen látjuk, hogy a fény teremtetett az első napon, míg a 

Nap a negyediken. Nagy valószínűséggel állíthatjuk tehát, hogy ez az egész világon szétáradt 

termékenyítő szellem és fény összegyűlik, egyesül és fölerősödik a Nap testében, amely épp 

ezért helyeztetett a mindenség közepébe, hogy aztán innét még fényesebben és elevenebben 

újból szétáradjon mindenfelé.”*  

Kopernikusz is érvelt már ezzel a Nap- és fény-misztikával, ámde ő Püthagorászra 

hivatkozott, Galilei ellenben a Szentírásra és egy tekintélyes – kivált régebben és az Egyház 

misztikára hajló köreiben kedvelt – keresztény forrásra, a boldog Dionüsziosz Areopagitának 

tulajdonított De divinis nominibus (Az isteni nevekről) című írásra. 

Dini nagy élvezettel olvasta Galilei fejtegetéseit, hasonlóképpen Giovanni Ciampoli, 

akinek nyomban megmutatta. Egyébként azonban nem terjesztette a levelet és óvatosságra 

intett: semmi értelme ingerelni Bellarminot és más egyházi főméltóságokat, akik 

meggyőződéses peripatetikusok. Meg kell elégedni az elért eredménnyel, hogy hipotézisként 

nyugodtan tárgyalható és elfogadható Kopernikusz rendszere, annál is inkább, mert 

Bellarmino kardinális meg van győződve róla, hogy maga Kopernikusz is ilyenként tekintette, 

írta 1615. május 2-án.* „Nincs itt az ideje – ismétli meg néhány nappal később Dini – 

érvekkel meggyőzni próbálni a bírókat. Most hallgatni kell és jó érvekkel felfegyverkezni, 

mind a Szentírás, mind a matematika tekintetében, hogy aztán alkalmas időben a siker 

nagyobb reményével lehessen előállni.”* Galilei ellenben úgy vélekedett, hogy elérkezett az 

ideje meggyőzni az egyházi főméltóságokat, s ehhez a teológiai érvek csakúgy a kezében 

vannak, mint a matematikai bizonyítékok. Amint befejezte az Értekezés a vízben úszó 

testekről elleni támadásokra Castellivel együtt készített válaszát, s amint egészsége engedte, 

nekiült, s egy hosszú értekezésben, Krisztina Nagyhercegnőhöz címzett levél* formájában 

fejtette ki a Szentírásból, valamint az egyházatyák és a modern teológusok írásaiból 

Kopernikusz mellett fölhozható érveket. A levél tehát hasonló a Dininek írotthoz, de most 

nem annyira a keresztény teológia neoplatonikus-sztoikus vonásaira épít, mint inkább a hit és 

tudomány kölcsönös függetlenségére, és koronatanúként Szent Ágostonra hivatkozik, aki 

sokszor és nyomatékkal hangsúlyozta, hogy a hit szempontjából közömbösek a tudomány 

felfedezései és megállapításai. Ugyanebben a szellemben idézi Baronius kardinálist, aki 

szerint „a Szentlélek szándéka az, hogy arra megtanítson, hogyan kell az éghez fordulni, nem 

pedig arra, hogy hogyan fordulnak az egek.” Kitér persze részletesen a Nagyhercegnő 

kedvenc bibliai példáira, és lándzsát tör újból a szószerinti értelmezés ellen.* Mesteri teológiai 

értekezés a levél, pontosan úgy van felépítve, ahogyan a jezsuiták írtak a vallás kérdései iránt 

érdeklődő előkelő híveiknek, vagy ahogyan a mai tudományfilozófusok szerkesztik 

„esettanulmányaikat”. 

A Nagyhercegnő-levél úgy is felfogható, mint afféle közvetett válasz Bellarmino 

kardinálisnak, akinek a véleménye – a Dini- és Cesi-levelekből láthatóan – mindenkinél 

inkább érdekelte Galileit. De Bellarmino levele Foscarininek szintén leginkább „lányomnak 

mondom, menyem értsen belőle” módon értelmezhető; Galilei mindenesetre így érthette, és a 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Levél mellett feljegyzéseket készített Bellarmino kritikai megjegyzéseihez.* Megfontolásaiban 

egyrészt cáfolja a geostatikus és a heliocentrikus rendszer egyformán hipotetikus státusát, s 

kifejti, hogy Kopernikusz – a nem tőle származó előszóval ellentétben – „az igazságnak 

magának tartotta a Nap mozdulatlanságát és a Föld mozgását”. Másrészt általános exegetikus 

érvekkel és konkrét példákkal mutatja meg, hogy a Föld mozgása és a Nap állása 

semmiképpen sem ellenkezhet a Szentírással, ha ezt a teóriát filozófusok, csillagászok, 

matematikusok érzékszervi tapasztalatok, pontos megfigyelések és szükségszerű bizonyítások 

alapján jól mutatják meg fizikailag igaznak.* Pontokba szedve tér ki a heliocentrizmus ellen 

felhozott skriptológiai aggályokra;* úgy véli például, hogy a Tridenti Zsinat nem kívánhatta az 

Írás minden szavában, differenciálatlanul kötelezőnek tekinteni az Atyák értelmezését, „mert 

akkor a Zsinatnak azt kellett volna mondania, hogy »az Atyák értelmezését kell követni az 

Írás minden szavában, etc.«, és nem azt, hogy »hit és morál dolgaiban«; így »hit dolgaiban«-t 

mondván láthatóan »hit dolgaiban a tárgy okán«-t szándékozott érteni alatta. Mármost sokkal 

inkább hit dolga azt tartani, hogy Ábrahámnak gyermekei voltak és Tóbiásnak volt kutyája, 

mivel így mondja az Írás, mint azt tartani, hogy a Föld nem mozog, még ha ez állna is 

ugyanazon Írásban. Az előbbit tagadni eretnekség, de az utóbbit tagadni nem az; éspedig úgy 

vélem az alábbi okból. Mindig voltak emberek, akiknek kettő, négy, hat etc. gyerekük volt, 

vagy nem volt egy sem, és hasonlóképpen akiknek volt kutyájuk és akiknek nem. Így az 

állítás és tagadás egyformán hihető bárkinek, és semmi értelme sincs, hogy ilyen állítások 

esetében a Szentírás a valóságtól eltérően beszéljen. De nem ez a helyzet a Föld mozgásának 

és a Nap állásának esetében; amely állítások távol esnek az egyszerű emberek felfogásától. Az 

ilyen kérdésekben, melyek örökéletünk szempontjából közömbösek, a Szentléleknek úgy 

tetszett, hogy képességeinkhez igazítsa kijelentéseit, még ha a dolgot magát tekintve másként 

áll is a helyzet.” Azaz Trident szabálya csak in rebus fidei et morum kötelez; ami ebből a 

szempontból közömbös – mint pl. az anyagi világ szerkezete és működése –, azt a maga 

szabályai szerint lehet értelmezni. 

A Bellarmino kritikájára írt feljegyzéseket Antonio Favaro publikálta először, az 

Accademia dei Lincei egyik kódexéből, amely egyetlen megmaradt példány. Cesi herceg 

bizonyosan óvakodott többeknek, kivált Bellarmino kardinálisnak megmutatni.* Cesi 

megtanulta a jezsuitáktól, hogy a meggyőzésnek – meggyőzhetőségnek – megvannak a maga 

„tridenti” szabályai. 

De Galilei is megtanulta a jezsuitáktól, hogy nem jó csak írásra bízni a meggyőzést. 

Emlékezett még római sikereire, s úgy döntött, hogy ismét megpróbálkozik személyes 

rábeszélőképességével.* 1615 végén útnak indult Rómába, a Nagyherceg ajánlólevelével és 

költségére, de Firenze római követének, Piero Guicciardininek rosszallására és ellenkezésére. 

Nem olyan idők járnak most Rómában – vélte a követ –, hogy kedveznének az efféle 

vállalkozásoknak.* Egyelőre azonban úgy látszott, hogy Galileinek lesz igaza. Ha nem is volt 

a fogadtatás az 1611-es diadalúthoz hasonló, az előkelő római társaság érdeklődéssel és 

élvezettel hallgatta előadásait, ahogyan sorra kikészítette ellenfelei antikopernikánus érveit, s 

mikor kifogytak a Föld mozgása elleni példákból, ő hozott fel sokkal ügyesebbeket, hogy 

azokat is megcáfolja.*  

Egy ilyen vita alkalmából Lorenzo Magalottinál – aki majd VIII. Orbán alatt kardinális 

lesz – Francesco Ingoli (akit Galilei még Padovából ismert, és aki az 1622-ben alapított 

Congregazione de' Propaganda fide titkára lett) új érvet hozott fel a kopernikánus tan 

cáfolására,* s aztán a Föld és a Nap helyzetére vonatkozó és a Föld mozgása elleni régebbi 

érvekkel együtt kiadta, Galileinek címezve. De Galilei majd csak nyolc év múlva felelt rá,* 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


amikor már a Dialogora készült, s a „mérvadó körök” véleményét kívánta az Ingoli 

értekezésére adott válasszal „megszondázni”. 

De Rómában nemcsak személyes varázsát csillogtatva érvelt és vitatkozott. 1616 

januárjában írásba foglalta Alessandro Orsini kardinálisnak ajánlva a Föld mozgására kitalált 

új fizikai bizonyítékát,* s ezzel úgy megnyerte a kardinálist, hogy vállalta a közbenjárást a 

pápánál. 

Rendkívül fontos ez a fizikai érvelés,* mert ebből nőtt ki évekkel később a Párbeszédek 

a két legnagyobb világrendszerről. Az alapja az árapály magyarázata a Föld kettős mozgása 

alapján. Úgy gondolta, hogy amikor a Föld felszínének egy pontja a tengely körüli forgás 

következtében ugyanolyan irányban mozog, mint amilyen irányban a Föld vágtat Nap körüli 

pályáján, akkor a két sebesség nyilván összeadódik, amikor viszont a földfelszín ezen pontja a 

tengelykörüli forgás következtében ellenkező irányba mozog, mint maga a Föld napkörüli 

pályáján, akkor a felszíni pont sebessége a két sebesség különbsége lesz.* A földfelszín egyes 

pontjait tehát napi ritmus szerint hol sebesebben, hol lassabban mozgónak vélte, s ahogyan a 

fékező csónakban a csónak orrába, a gyorsítóban meg a farába loccsan a víz, úgy 

emelkednének és süllyednének a tengerek ennek a napi sebességkülönbségnek a ritmusában.* 

Newton óta persze tudjuk, hogy az árapályt elsősorban a Hold és kisebb mértékben a Nap 

vonzása kelti a forgó Földön. Galileinek fogalma se volt a tömegvonzásról, de annál inkább 

volt sebességek összetevődéséről és változásáról, és a felszíni pontok gyorsulásából-

lassulásából adódó napi ritmusból képzelte felépíthetőnek az árapály napi ritmusát abban a 

hatalmas „bárkában”, amit a tengerfenék és tengerpart alkot. Téves elképzelés volt, de az ő 

árapály-modelljét tényleg csak a kopernikuszi rendszerrel lehetett összeegyeztetni, a 

ptolemaioszi vagy a Tycho Brahe-féle világképpel nem.* Joggal érezhette tehát, hogy kezében 

a döntő bizonyíték a kopernikuszi rendszer fizikai valósága mellett, olyan bizonyíték, ami 

előtt minden józanul gondolkodó és elfogulatlan embernek meg kell hajolnia. És a Föld 

forgásából csakugyan következik olyan hatás – ha nem is azért, amiért Galilei gondolta –, ami 

fizikailag bizonyítja az égitest tengelykörüli forgását. 

Csakhogy V. Pál pápa egyáltalában nem igen látszott érvekkel meggyőzhető embernek. 

Állítólag annyira nem állhatta a tanult és tudós embereket, hogy a ravaszabbak ügyesen 

eltitkolták előtte műveltségüket. Orsininek azt tanácsolta, hogy intse le Galileit, ő maga pedig 

inkvizíciós eljárást kívánt indítani személy szerint Galilei ellen. Az alap megvolt rá, mert a 

Szent Hivatal már egy éve* kihallgatta Caccinit s regisztrálta ő és társai vádjait Galilei ellen, s 

ha akkor nem is lett semmi az ügyből, most megjönni látszott a jó alkalom a kopernikánusok 

megsemmisítésére. A jólértesült Guicciardini mindenesetre ijedten értesítette március 4-én a 

Nagyherceget, hogy amint Orsini távozott a pápai kihallgatásról, őszentsége magához hívatta 

Bellarminot, „megbeszélték a dolgot, és úgy találták, hogy Galilei vélekedése téves és 

eretnek. Amint hallom, tegnapelőtt kongregációsgyűlést tartottak, hogy ilyen értelmű döntést 

hozzanak. Kopernikusz és a többi szerzők, akik erről írtak, kiegészítendők, kijavítandók vagy 

eltiltandók. Azt hiszem, személy szerint Galileivel semmi sem fog történni, mert miként 

értelmes ember, azt fogja akarni és vallani, amit az Egyház akar. Ámde véleményében nagy 

szenvedéllyel buzgólkodik, kevés erőt és előrelátást fordít megfékezésére, és így ez a római 

mennyország igen veszélyes lesz neki, kivált a mostani időkben, mikor itteni urunk irtózik a 

irodalomtól és a szellemi nagyságtól, és mitsem kíván hallani efféle újságokról és 

értékekről.”* Hívják haza gyorsan Galileit, még mielőtt egy esetleges inkvizíciós eljárás bajt 

hozhatna a Medici-házra is. 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


A követ értesülései szerencsére nem voltak pontosak. Galilei ügyében nem került sor 

inkvizíciós eljárásra. Talán Bellarmino kardinális* akadályozta meg, talán Maffeo Barberini,* 

vagy tán Firenzét nem kívánták megérteni? Nem tudható. Azt sem tudjuk pontosan, hogy mi 

történt. Galilei soha nem írt róla, a Szent Hivatal aktáiból a történtek nem rekonstruálhatók 

egyértelműen, a történészek nagy örömére. Az 1616-os események értelmezése ugyanis igen 

fontos az 1633-as nagy pör szempontjából. S erről minden Galileivel foglalkozónak megvan a 

maga külön s többnyire csak saját használatra jó elképzelése.  

V. Pál pápa mindenesetre még Orsini bíboros látogatása előtt kiadta megvizsgálásra* a 

kopernikánizmus kérdését egy teológusokból* álló „szakbizottságnak”. A Szent Hivatal 

kongregációja* 1616. február 24-én, szerdán gyűlt egybe, és döntöttek:  

„Cenzúrázandó propozíciók. A Cenzúra a Város Szent Hivatalában történt, 1616. 

február 24-én, szerdán, alulírott Teológus Atyák jelenlétében. 

Első: A Nap a világ középpontja, és teljességgel mozdulatlan lokális mozgással. 

Cenzúra: A mondott propozíciót mindnyájan ostobának és abszurdnak mondották in 

philosophia, és formaliter eretneknek, amennyiben kifejezetten (expresse) ellentmond a 

Szentírás mondatainak (sententiis) sok helyen a szavak saját értelme szerint és a Szent 

Atyáknak és a teológia doktorainak az értelmezése és közös magyarázata szerint. 

Második: A Föld nem a világ középpontja, se nem mozdulatlan, hanem mozog a maga 

egésze szerint, napi mozgással is. 

Cenzúra: Ezt a propozíciót mindnyájan ugyanazon cenzúrát érdemlőnek mondják in 

philosophia; és teológiai tekintetben legalábbis hitbeli tévelygésnek.”*  

Másnap, február 25-én Mellini kardinális értesítette a Szent Hivatal Tisztelendő Atyáit, 

az Asszesszor és a Komisszárius Urat, „hogy cenzúrája a Teológus Atyáknak Galilei 

matematikus ama állításaira, hogy a Nap van a világ centrumában és lokális mozgással 

mozdulatlan, és a Föld forog napi mozgással, jelentetvén, Őszentsége elrendelte Illustrissimus 

Bellarmino Kardinális úrnak, hogy hívassa színe elé említett Galileit, intse őt a mondott 

vélemény elhagyására, és amennyiben vonakodna engedelmeskedni, adjon neki utasítást 

(praeceptum) a Komisszárius atya, a jegyző és tanúk jelenlétében, hogy teljességgel hagyjon 

fel ezen tan és vélemény tanításával vagy védésével vagy tárgyalásával; ha mégsem egyezik 

bele, börtönöztessék be.”*  

Március 3-án azután Bellarmino kardinális jelentette,* hogy február 26-án beszélt 

Galileivel és ő nyomban engedelmeskedett,* így hát minden további automatikusan 

feleslegessé vált. Inkvizíciós eljárásra nem került sor, a testület meghallgatta még az Index-

kongregáció* jelentését a kopernikánus tanokat hirdető könyvek ügyében.* Március 5-én 

kihirdették a Szent Hivatal kongregációjának a határozatát.* A határozat enyhe volt, Galilei 

már másnap szinte diadallal számol be róla Picchenának: Caccini és követői mindent 

elkövettek, hogy eretnekké nyilváníttassák Kopernikusz elméletét, „de, amint az eredmény 

mutatja, nézete nem felelt meg a Szentegyházénak, amely csupán annyit állapított meg, hogy 

ez az elmélet nem egyezik a Bibliával, és így csak azokat a könyveket tiltották el, amelyek 

hivatalból akarták fenntartani, hogy nem ellenkeznek a Szentírással; és nem találtak több ilyen 

könyvet, csak csupán egy karmelita atya levelét, melyet a múlt esztendőben nyomtattak ki, és 

egyedül ezt tiltották el. Egy ágostonrendi remete, Didacus a Stunica 30 évvel ezelőtt Jób-

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


kommentárjában úgy vélekedett, hogy az ilyen vélemény nem ellentétes a Szentírással, ez 

felfüggesztetett, mígnem kijavíttatik; és a kijavítás annyiból áll, hogy kiemelnek egy oldalt, 

ahol az alábbi szakaszt magyarázza: Aki kimozdítja a Földet a helyéről stb. Magának 

Kopernikusznak a munkájából 10 sort fognak kiemelni a harmadik Pál pápához írt előszóból, 

ahol arról szól, hogy a tanát nem véli ellentmondónak a Szentírással; és amint hallom, 

eltávolíthatnak itt-ott egy szót, ahol a Földet – kétszer vagy háromszor – csillagnak nevezi, és 

ennek a két könyvnek a kijavítását Gaetano kardinálisra bízták. Több szerzőről nem történt 

említés. Amint az ügy természetéből magából kiderül, énrám egyáltalában nem vonatkozik; 

nem is foglalkoztatna, ha – mint mondottam – ellenségeim nem kevertek volna bele.”*  

Ez persze nem egészen így volt, de Galileivel az Egyház vezetői csakugyan 

nagyvonalúan és gálánsan bántak, miután ellenkezés nélkül elfogadta a felajánlott egyezséget, 

hogy Kopernikusz elméletéről csak mint matematikai hipotézisről beszél. Még a pápa is 

kegyeskedett március 11-én háromnegyed órás audiencián fogadni, és megnyugtatta, hogy 

amíg ő él, nincs mit tartania ellenségeitől. 

Ámde mindezek ellenére kellemetlen hírek kaptak lábra, hogy szigorúan megrótták, 

eretnekség bűnében marasztalták el, s tanai megtagadására és különféle üdvös penitenciákra 

kényszerült. A velencei pletykákról a hűséges Sagredo számolt be már április 23-án,* és 

Pisából április 20-án Castelli értesítette.* Galilei nem vette tréfára, és írásos igazolást kért a 

történtekről Bellarmino kardinálistól, amit nyomban meg is kapott. A nagyúr 1616. május 26-

án készségesen igazolta, „hogy fentemlített Galilei semmiféle nézetének vagy tanának 

megtagadását nem kényszerült se a mi kezünkbe, se máséba letenni, se itt Rómában, se 

máshelyütt, amiről tudunk, és semmiféle penitenciát nem róttak ki rá, se szanitáriust, se 

másfélét, csupán közölték vele a Szentatya által hozott és a Szent Index-kongregáció által 

kihirdetett határozatot, melyben az áll, hogy az a Kopernikusznak tulajdonított tanítás, hogy a 

Föld a Nap körül mozog, emez meg a világ közepében áll anélkül, hogy mozogna keletről 

nyugatra, ellentétben áll az Írással és ezért nem védhető és nem tartható.”*  

Galilei végre megnyugodhatott. Még elmulatott egy ideig Rómában, s csak június vége 

felé indult haza, Piero Guicciardini nagy megkönnyebbülésére. Nagyon sokba kerül Galilei 

hosszas tartózkodása a követségnek, panaszkodik Curzio Picchenának május 13-án. 

Nagyúrként grasszál kíséretével a Nagyherceg palotájában, és erősen költekezik. „Egyébként 

mindenki látja és tudja, hogy milyen bolond életet folytatnak itt.”* Tán nem ok nélkül 

panaszkodott a házsártos követ. Galilei mindig is szerette a vidám társaságot, a jó ételeket és a 

finom borokat – a jó bor vízben oldott napfény, szokta mondani –, s most tán még külön is 

mutatni akarta, hogy nincsen oka semmiféle búsulásra és nem tart bűnbánatot. Még a látszatát 

is kerülni igyekezett – írja Giorgio de Santillana, a Galilei-pör modern monográfusa –, hogy 

„megvert kutyaként” távozik Rómából.* A követ se csupán a növekvő költségek miatt 

aggályoskodott. Még jobban tartott attól, hogy Galilei, aki – írja a követ – annyira szeretett 

felülkerekedni a dominikánus barátokon, elébb-utóbb valami jóvátehetlen 

meggondolatlanságba keveredik, s még a Medici-házra is rossz fényt vethet. 

Nem volt a követ aggálya alaptalan, csak éppen nem Galilei költekezései s 

vitatkozókedve miatt. Senki sem tudhatta még akkor, hogy az inkvizíció titkos aktáiba az 

1616 február 26-án Galileivel folytatott beszélgetés jegyzőkönyve egy rendelkezéssel 

megtoldva került be, amely szerint Galileinek ezentúl szigorúan megtiltatik, hogy „bármely 

módon” foglalkozzék Kopernikusz elméletével, tehát akárcsak matematikai hipotézis 

formájában is.* Ez a jegyzőkönyv döntötte el az 1633-as pör során Galilei sorsát, érthető hát, 

hogy hatalmas irodalom keletkezett körülötte. Mivel a dokumentumon aláírás nem szerepel, 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


és Bellarmino kardinális – a február 25-i dekrétumnak megfelelően – egészen más szellemben 

nyilatkozott, általában hamisítványnak tartották, amelyet az 1633-as pör intézői loptak be 

Galilei elveszejtése végett. Ámde Giorgio de Santillana a kézirat gondos vizsgálata és az 

inkvizíciós jegyzőkönyvezési szokások figyelembe vétele alapján kétségtelennek tartja, hogy 

a Kopernikusz rendszerével bármely módon való foglalkozást megtiltó jegyzőkönyv – illetve 

inkább feljegyzés, hiszen nincsen aláírással hitelesítve – 1616-ból származik. De miért és kik 

írták vagy íratták ezt a feljegyzést? Ahány történész, annyiféleképpen vélekedik. Van, aki 

merő véletlennek véli a feljegyzés bekerülését az aktákba, egy túlbuzgó írnok tévedésének, 

aki tán már előző este elkészítette a február 25-i határozat szövege alapján a jegyzőkönyvet, s 

bár ez a vázlat másnap nem került felhasználásra, tévedésből vagy lustaságból mégis csatolta.* 

Mások szerint előrelátó hamisításról van szó, Galilei ellenségei sejtették, hogy kerül még ő az 

ő utcájukba, ha most meg is úszta.* Drake a dominikánusrendi komisszárius, Segizzi atya 

ármánykodására gyanakszik, aki látva, hogy Bellarmino szavára Galilei nyomban 

engedelmeskedik, gyorsan közbevágott és végigmondta az egész szigorúbb szöveget, a 

bármely módon való tiltással. A jegyző azután leírta a szavait, de Bellarmino természetesen 

nem írta alá, hanem később négyszemközt megkérte Galileit, hogy kollégájának ezt a 

túlkapását ne vegye a szívére.* Drake – mi tagadás – körülményes történetét Santillana merő 

kitalálásnak tartja. Nem volt Bellarmino és Galilei közt – figyelmeztet rá – efféle 

összekacsintó baráti viszony. Santillana szerint különben Bellarmino legalább annyira 

elmarasztalható az ügyben, mint a komisszárius atya. De nem a feljegyzés miatt, ami 

nyilvánvalóan nem hiteles, és a kardinálisnak – ellentétben Segizzivel – nyilvánvalóan semmi 

köze hozzá. Másutt keresendő Bellarmino felelőssége, az Index-kongregáció határozatában. 

Bár Galilei személy szerint sértetlen maradt, a dekrétum következtében a kopernikánizmus 

lendülete megtört, mérhetetlen következményekkel nemcsak az egyházra, de az egész itáliai 

gondolkozásra. „Valójában a dráma szenvedélyesebb ebben az első felvonásban, amikor még 

folyékony állapotban van minden, míg a krízis következő fázisában a helyzetek 

megmerevednek és bíráskodási mechanizmusok irányítják a történéseket. Ebben a végzetes 

1616-os esztendőben, Shakespeare és Cervantes halálának évében, ebben az esztendőben, 

amikor több tekintetben is véget ér a reneszánsz, még minden lehetséges. Galilei mindössze 

annyit kívánt elérni, hogy a hatalom függessze fel ítéletét még egy kis időre… Arra a férfira, 

akit oly gyakran (és olykor nem ok nélkül) vádolnak hiúsággal és önteltséggel, a drámának 

ebben a fázisában teljes mértékben illenek a Nagyhercegnek írt szavai: »Egy szent nem 

viselkedhetne nagyobb tisztelettel és buzgósággal a Szentegyház iránt.« Maga a pápa sem 

tagadhatta, hogy Galilei szívbéli jámborsággal járult elibe, az Egyház hű fiaként, nem azért, 

hogy botrányt okozzon, hanem hogy elkerülje, nem azért, hogy terjesszen egy veszedelmes 

tárgykört, hanem hogy megvilágítsa: nem egy tévedést leváltani jött, hanem felkínálni egy 

igazságot.”* De az Egyháznak nem kellett Galilei igazsága, akár Bellarmino volt az adott 

pillanatban ezért elsősorban felelős – mint Santillana hiszi –, akár nem. 

A két összeegyeztethetetlen igazság lehetetlen kompromisszumában őrlődött 

Bellarmino és Galilei egyaránt, fordítja meg Santillana tézisét Guido Morpuglio–Tagliabue, a 

Galilei-pör talán legérdekesebb értelmezésében. Bellarmino tanúsítványa a kulcs: az 1616-os 

ügy kétértelmű kompromisszumai, „könnyű és kvázi felelőtlen kezdeti hazugsága az eredete 

az egész szomorú sorozatnak; a kor és a környezet kétértelműsége. Ennek esnek áldozatául 

majd VIII. Orbán nem kevésbé, mint Galilei, a kínzó és az áldozat, áldozatai mindketten egy 

közös összetett hazugságnak. Amely annál bonyodalmasabb, mivel több és más, mint 

egyszerűen hazugság.”*  

Különös ez az egész 1615–1616-os per; Galileit nem ítélik el, pedig ő robbantotta ki. 

Foscarininál élesebben és hatásosabban védte a kopernikánizmust a Napfolt-levelekben és 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Castellininek, Dininek, a Nagyhercegnőnek címzett nyílt leveleiben megelőzte padre 

Foscarini exegetikus téziseit, és „az Írás értelmezését valójában az értelem eredményeinek 

vetette alá”. De ha hatalmas tudományos hírneve, varázslatos személyisége, a nagyhercegi 

megbecsülés, régi kapcsolatai és barátsága fontos egyházi méltóságokkal (köztük vezető 

jezsuita tudósokkal) meg is védte a nyilvános cenzúrától, a kölcsönös kompromisszumok és 

félreérthető megalkuvások során „kitette magát egy másféle büntetésnek, amely egyéb 

tekintetben jóval szigorúbb volt: a tiltásnak az érvek további tárgyalásától. Ebben az 

ellentmondásos szituációban rejlik az eredete az összes későbbi bonyodalomnak.”* A 

rosszindulatú és széleskörű híresztelések 1616 tavaszán „tiltásról” s „abiurációról” messzire 

mutatnak: „előlegezik a vágyak szintjén a 17 évvel későbbi eseményeket”*. Az ezekkel keltett 

aggodalmakra válasz, ám egyben ugyanezen irányba mutató csapda Bellarmino kardinális 

nem-hazudott jóindulatot tükröző bizonyítványa: a Galilei kárára elkövetett igazságtalanságot 

úgy kívánja jóvátenni, hogy egyúttal orvosolja azt a hivatali szabálytalanságot, ahogyan a 

„quovis modo docere” szilenciumot tartalmazó – nem aláírt, tehát nem (egészen) hiteles – 

ügyirat a per hivatalos dokumentációjának szerves részeként kezeltetett. Az egész, mégoly 

hiányos és kétértelmű dokumentáció ugyanis csak ebből a „bármily módon” tiltásból 

kiindulva érthető meg. A tiltás a kulcsfogalom, amely változó terminológiában és 

értelmezésben és változó szigorúsággal végigvonul az egész eljáráson. 

Morpuglio–Tagliabue sorraveszi a dokumentumokat. 

1616. február 25.: V. Pál pápa rendelkezésére megvizsgáltatik és döntés hozatik, hogy 

szabad-e docere aut defendere, seu de ea tractare a heliocentrikus tant illetve tanról. Nem 

szabad. „Si vero non acquiverit, carceretur.”  

1616. február 26.: Az előző nap elrendelt rendreutasítás (praeceptum) végrehajtásáról 

szóló jegyzőkönyv megtiltotta, »ut eam quovis modo teneat, doceat aut defendit, verbo aut 

scriptis.« Kihagyatott a tractare, az egyetlen félreérthetetlen terminus, amely kiküszöbölhetett 

volna minden bizonytalanságot.”* Ha ugyanis valamiről egyáltalában nem lehet tárgyalni, 

hogyan lehetne azt tanítani, védeni vagy (nyilvánosan) tartani? Ez esetben semmiféle 

„bármily módon”-ra nincs szükség. De miért hagyatott ki? 

1616. május 26.: Három hónappal később Bellarmino enyhít a praeceptum formuláján, 

„két terminusra redukálva: defendere és tenere. Itt kiesett a docere is. Nem volt többé tiltott 

kifejteni vagy felhasználni a kopernikánus tanokat (docere, tractare), hanem csupán 

kifejezetten érvelni mellette (tenere) és cáfolni az ellene felhozott kifogásokat (defendere).” 

Dehát nem éppen ezt a kettőt művelte Galilei a következőkben? Hogyan tehette, 

Bellarmino kardinális nyilvánvalóan jószándékú és enyhített tiltása ellenére – kérdezi Guido 

Morpognio–Tagliabue. Úgy, hogy mindkét fél mást értett „hipotetikus” alatt. Bellarmino 

„realiter-hypothetice” megkülönböztetésében a „tartani” és a „védeni” eleve a „realiter” 

szférájába esett, viszont „tractare a kopernikánus rendszerről neki annyit jelentett, mint 

technikailag használni, anélkül, hogy állást kellene foglalni érvényességéről”. A tractare 

elhagyásával a tiltásból a nagy teológus tehát egyszerre vélte kielégíthetőnek a tudomány 

szabadságát és az ortodoxia követelményét. A docere elhagyása pedig, ugyanennek a realiter-

hypothetice kritériumnak a szellemében, további veszélytelen gesztus kívánt lenni az 

igazságtalanul megbántott tudósnak, akit különben ő is kedvelt. Elégnek látta a meghagyott 

két tiltást „Galilei esetleges jövendő meggondolatlanságának a meggátlására.”* Csakhogy 

Galileinek a „hypothetice” merőben mást jelentett; illetőleg más értelmezését alakította ki 

magának az évek hosszú során át, nem utolsó sorban épp a tiltó dekrétum hatására, mígnem a 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


fogalomnak végül „Galilei episztemológiailag fejlett, csaknem modern jelentést tulajdonított. 

Galilei, a fizikus bevonta a hipotetikus fogalmába a tapasztalat egész strukturális, azaz 

lehetséges rendjét: és ezért a pozitív adatokat is, a bolygók retrogradációit is, a napfoltokat is, 

az árapály-argumentumot is: mindazt, amit majd az 1633-as törvényszék teológusai a 

hipotézisekéből a valóság világába való átlépésként rónak fel neki… Ebben az értelemben a 

pör alatt kijelenthette, hogy nem szegte meg az Index-kongregáció dekrétumát, és a 

heliocentriozmus kérdését mindig hipotetikusan tárgyalta. Neki immár a »hypothetice« 

jelentése: a racionális tapasztalat, a »sensato discorso« keretein belül. Ez a hipotézis-fogalom 

elmélyítése. Erre a tilalmak legyőzésével jutott, amelyeket az egyház Bellarmino híres 

distinkciójával állított.”* A „realiter-hypothetice” arisztoteliánus (és tomisztikus-jezsuita) 

csapdája, ami Galileit egyháza hű fiaként és állampolgári mivoltában megfogta és 

meggyötörte, fizikusi és filozófusi mivoltában egy új tudás- és tudomány-felfogáshoz 

segítette… Ez azonban már a Saggiatore-korszak feladata és eredménye lesz. 

  

10. Üstökösök, jezsuiták, hiúzok  

Hiába mutatott Galilei vidámságot, mégiscsak megtört szívvel érkezhetett haza 

Firenzébe.* Abba kellett hagynia nagy művét, épp akkor, amikor úgy hitte, hogy az árapály 

magyarázatával végre döntő bizonyítékot talált Kopernikusz rendszere mellett. Változatlanul 

élvezte a Nagyherceg szeretetét és megbecsülését,* Rómából Alessandro Orsini* és Francesco 

Maria del Monte* kardinálisok Cosimonak címzett méltató sorait vitte – tán a fanyalgó 

Guicciardini áskálódásainak ellensúlyozására – haza, Cesi herceg szinte hetenként értesítette a 

római hírekről, köztük esküvőjéről Isabella Salviatival, a két éve messzi idegenben, 

Barcelonában elhunyt jóbarát, Filippo Salviati római rokonának, Lorenzo Salviatinak 

leányával,* akinek Cesivel kötött mátkaságáról nemrégiben oly nagy örömmel számolt be 

Galilei Rómából Curzio Picchena-nak.* És persze jöttek változatlanul a bölcs Sagredo levelei 

Velencéből, tele fontosabb s jelentéktelenebb hírekkel, személyes apróságokkal, ahogyan az 

már régi jó barátok közt lenni szokott. Kéri Galileit, hogy szerezzen neki tenyésztésre 

alkalmas csinos bolognai kutyakölyköket, mert hiányoznak az ő házi „Noé bárkájából”, és 

úgy értesült, hogy Firenzében olcsón kaphatók. Galilei alkalomadtán el is küldte a kért 

kölyköket, és Sagredo később lelkesen számolt be növekedésükről és szaporodásuk 

viszontagságairól. Ő meg egy ritka indiai madarat kívánt küldetni, három érkezett Aleppóba 

egy kalickában, de átrakáskor kiszabadult s elkapta egy átkozott macska. „Dehát 

engedelmeskedni kell az ég akaratának, s eme legutóbbi balesetet is türelemmel illik viselni.”* 

Ezt is? Sagredo kedves sztoicizmusával értett a dolgok helyretevéséhez. S mennyi 

mondanivalója akadt hirtelen, s milyen tőrőlmetszett humorral adta elő! Írt persze Sagredo 

komoly kérdésekről is, például arról, hogy már régen megkapta Maginitől Cristofforo 

Scheiner Disquisitiones mathematicae de controversiis et novitatibus astronomicis 

(Matematikai vizsgálatok csillagászati vitákról és újdonságokról) című Ingolstadtban 

kinyomtatott könyvét, de még nem olvasta el, mert van jobb dolga is éppen elég, s úgyis 

tudja, hogy a szerző hivatalból küzd Kopernikusz véleménye ellen.* Annál nagyobb 

érdeklődéssel futotta át ellenben, mindjárt mihelyst kézhez vette, Galilei kéziratát az 

árapályról, s nyomban reflektál rá – addig is, amíg bővebben tanulmányozza – néhány sorban: 

„Nem mondhatok – írja 1616. november 12-én – mást, mint hogy a talált elv rendkívül okos, 

igaz és szükségképpeni, mindazokkal a következményekkel együtt, amelyeket belőle levon, 

adva lévén a Föld mozgásának és forgásának a hipotézise és adva lévén a hajítás és a 

folyadékok természete, amely által nem csupán a tenger árapálya igazolható, de a kicsiny 

edényekbe bezárt vízé is, bár ez érzékelhetetlen, ámde a nagysággal arányosan szükségképpen 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


érzékelhetővé válik rajta a Föld mozgásának gyorsulása és lassulása, és következésképp 

jelentkezni fog piciny és érzékelhetetlen dagályuk és apályuk. De ha ezt a tant terjeszteni 

kellene, tudom jól, hogy az igazi okosságra és az érvelésre képtelen számtalan ember emberi 

butasága állati értetlenséget tanúsítana ellene. Mihelyst időm engedi, újraolvasom az 

értekezését, és kitérek néhány más részletre.”* A derék Sagredo* véleménye is 

közrejátszhatott, hogy mikor másfél év múlva Lipót főherceg – aki nemrégiben Firenzében 

járva meglátogatta – valami új írást kért Galileitől, az árapályról szóló értekezését küldötte el 

neki, hosszú levél kíséretében, melynek finom iróniáját észrevette már Leonardo Olschki és 

kellően méltányolta Giorgio de Santillana. Két esztendejénél is több, hogy ez az értekezés 

Rómában Orsini kardinális rendeletére elkészült – írja Galilei –, „miközben a teológus urak 

Nicolaus Kopernikusz könyvének és a Föld mozgásáról e könyvben kifejtett véleménynek az 

eltiltására készülődtek, amely véleményt én igaznak tartottam mindaddig, amíg ezeknek az 

uraknak felfüggeszteni tetszett a nevezett könyvet s tévesnek és a Szentírással ellenkezőnek 

nyilvánítani a mondott véleményt. Mivelhogy én teljességgel kész vagyok engedelmeskedni 

és hinni feletteseim határozatainak, hiszen ezek olyan magosabb felismerésekből származnak, 

amelyekhez az én értelmem a maga alacsonyságában fel nem emelkedhetik, azóta az itt 

küldött írást, amely a Föld mozgására alapszik, lévén egyike a fizikai bizonyítékoknak, 

melyeket e mozgás igazolására kitaláltam, azóta ezt az írást afféle költemény – vagy álomként 

tekintem, és ilyenként vegye Fenséged. Mégis amint a poéták is becsülik olykor fantáziájuk 

egynémely termékét, úgy én is tartom valamire ezt az én hiúságomét, és ha már megírtam, 

megmutattam a nevezett kardinális úrnak és másoknak, néhány másolatot más nagyuraknak 

átadva azért, hogy ha netán mások, a mi Egyházunkon kívüliek, maguknak akarnák 

tulajdonítani ezt az én kis tréfámat, mint már annyi felfedezésemmel megtörtént, kiválóan 

magos személyek tanúskodhassanak, hogy én voltam az első, aki ezt a lázálmot álmodtam. 

Efféle rövid semmiség hát a mellékelt értekezés, mivel sebtében írtam, hiszen azt reméltem, 

hogy Kopernikuszt, nyolcvan évvel műve megjelenése után, nem fogják hibásként 

elmarasztalni, úgyhogy alkalomadtán kibővíthetem kis írásomat sok-sok idevonatkozó érvvel, 

megfejelve egyéb ellenpéldákkal, újrarendezve és felosztva más jobb formába és 

elrendezésbe. De egy égi szózat felébresztett, s szertefoszlatta zavaros és gonosz 

képzelgéseimet.”* Több mint két esztendővel a határozat után, 1618. május 23-án kelt a levél, 

s azt, hogy még ekkor is milyen mélyen élt Galileiben a fájdalmas emlék, jól mutatja a keserű 

irónia. Ez az irónia is óhatatlanul érvényesül majd, amikor végre megnyílik vagy megnyílni 

látszik az alkalom, hogy sok-sok érvvel kibővítve és találó ellenpéldákkal megfejelve új, 

alkalmasabb elrendezésben megírja és megjelentesse az árapályról szóló értekezés nagy és 

végleges formáját, a Párbeszédek a két legnagyobb világrendszerrőlt. Addig azonban még sok 

víz lefolyt az Arnón. 

A tilalom hatásos akadályokat állíthatott Galilei felvilágosító munkája elé, képzeletét és 

kutatásait azonban meg nem akadályozhatta. Folytatta Szaturnusz-megfigyeléseit,* a spanyol 

kormánnyal pedig tüzetes tárgyalásokba bonyolódott Firenze madridi követén keresztül egy 

tengeri helymeghatározó-módszer kidolgozására a Jupiter-holdak segítségével.* Már addig is 

rengeteg megfigyelése gyűlt össze a holdak helyzetéről, s ezeket most még kiegészítette és 

rendszerezte, úgyhogy a holdak helyzete valóságos óramutatóként szolgálhatott. Ha valaki 

tudta egy rögzített helyen, mondjuk Firenzében, a minden egyes hold-konfigurációhoz tartozó 

időt, akkor csak a helyi időt kellett bárhol meghatározni, s a kettő különbsége nyomban 

megadta a helyi és a firenzei földrajzi hosszúság különbségét.* A nehézséget a Jupiter-holdak 

megfigyelése okozta a mozgó hajón, de Galilei kidolgozott egy fejre felfüggesztő sisakot, 

amelyről régi ellensége, Giovanni de'Medici, a zord katona, úgy nyilatkozott Pisaban 

Castellinek, hogy nagyobb felfedezés még a távcsőnél is.*  

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Újból sokat betegeskedett ekkoriban Galilei, s a jó levegő kedvéért a Firenze környéki 

dombokon, Bellosguardoban vett házat. Újra elővette itt a padovai följegyzéseit a mozgásról, 

és két tanítványa, Mario Guiducci és Nicoló Arrighetti sorra másolatot készített a tételekről.* 

Nyilván összegezni s kiadni készült mechanikai vizsgálódásait, ámde újból közbeszólt az ég. 

1618 októberében egy kicsi üstökös tűnt fel, amit november közepén egy másik 

követett, s a hónap végén egy feltűnően nagy és fényes a Skorpió csillagképben.* Nagy 

ijedséget okozott az üstökös mindenfelé, véres háborúkat és szerencsétlenségeket jövendöltek, 

s történetesen nem is ok nélkül. Európa feltartóztathatatlanul sodródott a harminc éves nagy 

vallás-háború értelmetlen pusztításai felé, miközben a magyarság színe-virágát a keresztény 

világ szemeláttára és közönyétől kísérten őrölte fel a pogány elleni egyenlőtlen küzdelem. Az 

üstökösök keltette általános ijedelemről Virginio Cesarini számolt be, akivel Galilei római 

útja idején ismerkedett meg, s akit nemrégiben választott tagjai sorába a Hiúzok Akadémiája. 

„Az égen a múlt napokban látható jelenségek – írja december 1-én Cesarini – még a 

közönyösöket is lázba hozzák, és Róma városának legálmosabbjai és leglustábbjai is kibújnak 

ágyukból, és el nem képzelheti Kegyelmed, micsoda mozgalmat okozott a két üstökös 

megjelenése és milyen ostoba és közönséges fecsegéseket váltott ki. Magam is, bár jelenleg – 

mint, azt hiszem, Ciampoli úr elmondotta volt – szigorú és kimerítő purgálással vagyok 

elfoglalva, fáradságot nem kímélve egy egész éjszakát szántam a jelenségek megfigyelésére, 

és szerencsére tegnap éjjel, pénteken, teljesen tisztának találtam az eget, kiseperte az erős 

hegyentúli szél … Szíveskedjék Kegyelmed, amennyiben ott résen volt, közölni velem 

megfigyeléseit, és ne tekintse merészségnek, hogy ezzel zavarom, tekintve azt a különleges 

tiszteletet, amellyel értelmem teljes szerénységgel vonzódik személyéhez; és ha a mondott 

jelenségről tudna valamit, amit nem kíván a papírra bízni, kérem közölje Ciampoli úrral, aki 

visszatértekor részeltetni fog benne.”*  

De Galilei nem észlelte rendszeresen az üstökösöket, mert megint az ágyat nyomta. Az 

üstökösökkel különben se foglalkozott; tán azért, mert ez a nagy dán csillagász, Tycho Brahe 

területe volt, akit ő ravasz világrendszere miatt, melyben a bolygók ugyan mind a Nap körül 

keringtek, de az egész mindenség mozgott az álló Föld körül, igencsak megvetett. Annál 

jobban kedvelték viszont Brahe rendszerét a jezsuita professzorok, mert a modern megfigyelő 

csillagászat eredményeit kitűnően össze lehetett egyeztetni általa a Föld mozdulatlanságával. 

Arisztotelész légköri tüneményeknek tartotta az üstökösöket, de Brahe szerint a Hold fölött, a 

Nap közelében kellett elhelyezkedniük, tehát az „Égen” és nem a „Hold alatt”. A jezsuiták 

szokott politikai érzékükkel nyomban felismerték, hogy itt a jó alkalom „korszerűségük” és 

„nyitottságuk” bizonyítására, ha Arisztotelésszel szemben Brahe nézete mellé állanak, nem 

megtagadva mesterüket, hanem „a tények makacs dolgok” jezsuita szellemében korrigálva. A 

nagy tervet a Collegio Romano matematikaprofesszora, Horazio Grassi hajtotta végre, meg 

kell hagyni, ügyesen. Pontosan úgy járt el, mint Galilei az 1604-es új csillag esetében: 

különböző helyekről azonos időben végzett megfigyelésekkel igazolta, hogy az üstökösnek a 

Holdnál messzibb, a Hold és a Nap között kell elhelyezkednie, mivel még olyan nagy 

távolságból is, mint Róma és Köln, az égnek ugyanazon a helyén látszik (EN VI, 31), nincsen 

mérhető parallaxisa. Könnyen összegyűjthette Grassi a szükséges megfigyeléseket, hiszen 

rendelkezésére állott a nagy rend egész Európát behálózó iskolahálózata, s minden jezsuita 

iskolában akadt egy-két matematikához és csillagászathoz értő tanár. Úgyhogy alig tűnt el 

1619 januárjában a nagy üstökös az égről, már márciusban meg is jelent nyomtatásban Grassi 

múlt év decemberi Csillagászati disputációja a három üstökösről névtelenül, ámde „a 

Collegio Romano egy atyája” megjelöléssel szerzőként.* A vállalkozást tehát a rend jegyezte, 

teljes súlyával és tekintélyével állott mögötte, mint ahogy sikerétől épp súlyának és 

tekintélyének még további növekedését várta.* Nem akármilyen fegyvertény volt ez, hiszen 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


megmutatták, hogyan lehet valaki a megfigyelésekre alapozó modern tudomány híve és 

ugyanakkor engedelmeskedhet az 1616-os dekrétumnak.* Mi több, Tycho Brahe nézetének az 

igazolódása az üstökös esetében óhatatlanul erősítette világrendszerének a helyzetét, hiszen ha 

egyik esetben ilyen fényesen igazolódott a felfogása, miért is ne lehetne igaza a másik, 

nagyobb horderejű kérdésben is? Nyíltan persze efféle durva logikai hibával terhelt véleményt 

az okos jezsuiták soha nem állítottak, de hogy csendben azért dolgozhattak az ügy érdekében, 

azt mutatja Giovanni Battista Rinuccini 1619. március 2-án kelt levele, amelyben arról értesíti 

Galileit, hogy nagy érdeklődéssel várják az üstökös ügyében megígért véleményét, annál is 

inkább, mert „a jezsuiták nyilvánosan felvetettek egy problémát és ki is nyomtatják és 

szilárdan állítják, hogy az égen helyezkedik el, és némelyek a jezsuitákon kívül azt terjesztik, 

hogy ez a tény földredönti Kopernikusz rendszerét, és hogy ez utóbbi ellen nincsen is ennél 

nagyobb ellenérv; azért meg fog nekem bocsájtani, ha azt mondom, hogy ezer évet megérne 

nekem tudni a Kegyelmed véleményét.”* S mint ezidőtájt mindenki a római baráti körből, 

Rinuccini is beszámol Cesarini egészségi állapotáról: a gaetai levegő, úgy látszik, jót tesz, 

Virginio szépen javul. 

Sokan sürgették Galileit, s nem is csak Itáliából. Lipót főherceg orvosa és 

matematikusa, Giovanni Remo – aki Padovában tanult és jól emlékezett Galileire – saját 

megfigyeléseit csatolta a sürgetéshez,* és jelezte érdeklődését maga a főherceg is. A Hiúzok 

mind kíváncsian várták Galilei véleményét; Cesi herceg február közepén azt írja, hogy 

minden eddiginél jobban érdeklik az „égi megfontolások”.*  

Galilei azonban nem kívánt megszólalni, legalábbis nem a saját nevében. De 

válaszolatlanul az ő egész világfelfogásával homlokegyenest ellenkező Csillagászati 

disputációt nem hagyhatta, megbeszélte hát tanítványával, Mario Guiduccival, aki a Collegio 

Romano növendéke volt, s nemrégiben választották az Accademia fiorentina konzulává, hogy 

értekezzen az akadémián a kérdésről. Ez az Értekezés az üstökösökről júniusban már 

nyomtatásban is megjelent,* s nyílt titok volt, hogy a tulajdonképpeni szerzője Galilei. 

Csakugyan ő maga küldte szét Guiducci Értekezését barátainak és legjelesebb patrónusainak, 

így például egyazon napon, június 29-én Maffeo Barberininek Rómába és Federigo 

Borromeonak Milánóba, azonos szövegű levél kíséretében.* Maffeo Barberini nyomban 

válaszolt is, hogy a mellékelt értekezést sajnos hiába keresi, nem találja. „Nagyon szívesen 

látnám – írja igazi barokk cirkalmatossággal –, ha tetszene Kegyelmednek ezt a szerencsétlen 

kézbesítésből vagy egyéb balesetből származó hiányt pótolni a maga udvariasságából, amely 

bennem hatványozódni fog annál erősebb bilincsekkel, minél nagyobb becsben tartom a 

műveit”*. A későbbi VIII. Orbán pápa tehát nyilvánvalóan Galileit tartotta szerzőnek. Sagredo 

már június 22-én nyugtázza az Értekezést, és kéri Galileit, hogy küldjön egy másikat, mert 

erre már lecsaptak barátaik, s ő lenne az utolsó, aki olvashatná. De ne könyvvé hajtogatva 

küldje, mert így a portó 50 soldo, míg tekercsben csak tizedét kell fizetnie érte.* Az Értekezés 

az üstökösökről szemmel láthatóan sikert aratott, már pusztán azért is, mert mindenki Galilei 

művének tartotta. Pedig valószínűleg nagyobb része lehetett benne Guiduccinak, mint a 

kortársak vélték s vélik ma is a történészek.* Szabályos humanista mű ugyanis, a kérdés 

történetének alapos feldolgozásával a görög természetfilozófusoktól Braheig, tudós 

kommentárok formájában, és Guiducci mint a Collegio Romano egykori növendéke és művelt 

irodalmár járatos volt az ilyesmiben. Vagy éppen azért választotta őt Galilei, hogy ne szúrjon 

nyomban szemet a szerzősége? Akárhogy is volt, Grassi érvelésének cáfolásához érve 

nyilvánvalóan Galilei veszi át a szót. Leginkább még a Pythagoreus nézethez hajlana, 

miszerint az üstökös a napsugarak fénytörési jelensége a légkörben, ha Brahe parallaxis-

megfigyelései nem szólnának ellene. De vajon a parallaxis hiánya föltétlenül arra utal-é, hogy 

az illető jelenség nagyon messzire van a Földtől, messzi a Holdon túl? Érvényes-é a 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


parallaxis-érvelés egyáltalában fénytörési jelenségekre? A Disputáció szerzője sajnálatos 

járatlanságot árul el az optikában, mikor az üstökös messzisége melletti érvként azt is 

felsorolja, hogy alig nagyítja meg a távcső; azt hiszi, hogy a távcső a közeli tárgyakat jobban, 

a távoliakat kevésbé nagyítja! Ami pedig az üstökös mozgását illeti, nyilvánvaló, hogy éppen 

Tycho rendszere szerint nem történhet a Nap körül – amint Brahe és a Disputáció szerzője 

állítja –, hiszen a Naptól való legnagyobb eltávolodása kilencven foknál is több, és nem kell 

hozzá különösebb geometriai tudás belátni, hogy Tycho geostatikus rendszerében így csak a 

Föld gyomra nyelheti el. Könnyebb hát elképzelni, hogy az üstökös a napsugarak fénytörése 

az elemek szférájában lebegő párákon vagy egyéb anyagon, ami töri a sugarakat; meglehet az 

északi fényhez hasonló jelenség. „De nem állíthatom határozottan – így Galilei–Guiducci –, 

hogy így képződik az üstökös; csak annyit mondok, hogy amint kétségek terhelik ezt a 

felfogást, ugyanúgy kétségesek más szerzők más elképzelései is, és ha azt állítják, hogy 

kétséget nem tűrően bizonyították, úgy ezt demonstrálniuk kell és minden egyéb álláspontot 

megcáfolniuk.”*  

Nyilván az óvatosság is tetszett Cesinek, hiszen a Hiúzok hamar hírét vették, hogy nem 

mindenütt tetszik a könyv. „A jezsuiták – írja július 12-én Ciampoli – mélyen meg vannak 

sértve, és készülődnek a válaszra, és bár ismerem és méltányolom e tekintetben Kegyelmed 

következtetéseinek józanságát, mindezzel együtt fájlalom, hogy annyira megcsappant 

körükben a jóindulat és elismerés, mellyel egyébként övezni szokták a nevét.”* Ciampoli 

finoman fogalmazott; a rövidesen megjelenő válaszból kiderült, hogy Galilei neve a jezsuiták 

körében gyűlölet és megvetés tárgya lett. A válasz még későősszel megjelent, Libra 

Astronomica (Csillagászati Mérleg) címen Lothario Sarsi álnév alatt.* Ciampoli mindjárt 

sejtette, hogy az álnév mögött Orazio Grassi rejtőzik, de Galilei először nem hitte. Hiszen 

Grassi mindig nagy tisztelettel és udvariasan viselkedett vele. „Utolsó leveléből – írja 

Ciampoli december 6-án – látom, nem tudja hinni, hogy Grassi páter lenne a szerzője a Libra 

Astronomicanak; hadd erősítsem hát újból meg, hogy őtisztelendősége és a jezsuita atyák azt 

akarják, hogy az ő művüknek tudják, és Kegyelmed ítéletével épp ellenkezőleg diadalként 

ünneplik. Grassi páter sokkal nagyobb tartózkodással kezeli Kegyelmedet, mint a többi atyák, 

akiknek szótárában a leggyakoribb kifejezés a megsemmisíteni: de az igazság az, hogy Grassi 

pátertől sohasem hallottam ilyesmit, úgyhogy annál jobban meglep, hogy írásában annyira 

dicsekvő és annyi szúrós bökéssel él. Erősen óhajtjuk Kegyelmed válaszát, általánosan ismert 

lévén, hogy keze alól más, mint csupa addig ismeretlen igazgyöngy, ki nem kerül.”*  

Válaszolni kellett hát, de hogyan? A Csillagászati Mérleg személyeskedő, fölényes, de 

nem ostoba írás volt, ügyesen pécézte ki Galilei–Guiducci támadható gyenge pontjait. Itt már 

névszerint ki kellett lépnie Galileinek a porondra, hisz úgyis mindenki tudta, hogy csak ő tud 

a bírálatra méltón megfelelni. Ámde ez mégsem Galilei magánügye volt már többé. A 

Csillagászati Mérleg kollektíven sértette meg a Hiúzok Akadémiáját, amelynek Galilei 

leghíresebb tagja és büszkesége volt.* A kopernikánizmus elleni dekrétum úgyis már egyfajta 

csöndes vereségnek számított, s most egy újabb komoly fenyegetés veszélyeztethette volna 

növekvő tekintélyüket és befolyásukat. 

Federico Cesi szerencsés időben s ügyesen összehozott társasága ugyanis egyre 

nagyobb hírnévre tett szert Itália határain belül és kívül, s mivel soraikban egyre többen 

voltak előkelő római családok sarjai és főpapok, befolyásuk az Egyházban ugyancsak 

megnövekedett. Cesi herceg birtokainak s vagyonának köszönhetően nem szűkölködtek 

anyagiakban sem; könyveket adhattak ki, kutatásokat támogathattak, rendezhettek saját 

szakállukra tudományos összejöveteleket. A Hiúzoknak soha nem kellett, hogy fájjon a feje a 

postaköltség miatt, mint a takarékos Sagredonak. De Cesi herceg – és tán ez volt a lényeg – 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


soha semmiféle engedelmességet vagy eszmei elkötelezettséget nem várt az anyagi támogatás 

fejében, ellentétben a tudománypártoló fejedelmekkel. Ezért volt a Hiúzok Akadémiája 

merőben új és más valami, mint az egyetemeken és a fejedelmi udvarokban dolgozó tudósok 

világa. A Hiúzok szabad szellemek voltak, senki elő nem írta nekik, hogyan gondolkozzanak 

és miről hogyan vélekedjenek, de előírásoknál és elvárásoknál szorosabban összefűzte őket 

szenvedélyes érdeklődésük a természet iránt, racionális gondolkodásuk, a vizsgálódás 

szabadságának föltétlen tisztelete.* Az általuk teremtett minta* a század végére elterjed majd 

és az egyik legerősebb katalizátor lesz a világ átalakítására; most azonban még inkább csak 

próbálgatták a lehetőségeiket az olyan régi és hatalmas szervezetek világában, mint az 

egyetemek és a jezsuiták nagy oktatási és tudományos hálózata. Inkább az együttélésre és a 

beilleszkedésre kívántak berendezkedni, mintsem a szembeszegülésre. Ciampoli például 

bejáratos volt a Collegio Romanoba, és az atyák is becsülték őt, akárcsak a ragyogó tehetségű 

(és ragyogóan előkelő) fiatal Cesarinit. De a Csillagászati Mérleg elvetette a sulykot, kivált, 

hogy Sarsi vallási érveket vont be a vitába, sandán célozgatva az Értekezés az üstökösökről 

egynémely helyének hasonlóságára Kepler „kopernikánus és eretnek” tanaihoz,* Telesio és 

Cardano „steril és boldogtalan filozófiájához”.* Mindebből persze csak annyi volt igaz, hogy 

az üstökös pályáját Kepler is egyenesnek tételezte fel Az üstökösről 1618-ban megjelent 

könyvében. De Kepler kopernikuszi asztronómiáról szóló összefoglalóját éppen azidőtájt 

tiltotta be a Szent Index-kongregáció,* és így a gyanusítást az „időszerűség” jócskán 

fölerősítette. A Hiúzok úgy ítélték, hogy mindenképpen lépni kell. „Le kell törni a jezsuiták 

gőgjét”,* fogalmazta meg úgylehet mindőjük nevében a derék Johannes Faber.* Összeült hát 

az aquaspartai kastélyban Cesi, Ciampoli és Cesarini – Pietro Redondi elnevezésével a 

Hiúzok Akadémiájának afféle „operatív magja” –, és kidolgozták a Sarsi elleni hadművelet 

tervét. Egy szép irodalmi vitairatot kell írni, epikus-szatirikus stílusban, amely általános 

szintre emeli a vitát, s világosan demonstrálja a tapasztalatra és az érvelésre építő új 

gondolkozás fölényét a tekintélyelvű régivel szemben.* Azt is elhatározták, hogy a könyvet 

Virginio Cesarininek kell ajánlani; az ifjú herceg ősi római család sarja volt, a spanyol követ, 

Bellarmino kardinális és más egyházi méltóságok bizalmas barátja, s a Hiúzok vezető 

személyiségeként jelenlétével jelezni fogja, hogy az egész Akadémia áll a könyv mögött. Azt 

is eldöntötték, hogy úgy kell tenni, mintha nem tudnák, hogy ki a Csillagászati Mérleg 

szerzője. Maradjunk csak a titokzatos „Sarsi”-nál. 

Szabatosan meghatározott feladat volt tehát és éppen Galilei testére szabott, hisz efféle 

filozófiai kérdések régóta foglalkoztatták. De más valamit tetszetős és okos gondolatként 

odavetni, s megint más rendszeres értekezés formájában, lépésről-lépésre kidolgozni. Tán 

maga Galilei sem sejtette, mekkora föladatot vesz a nyakába. Jó két évi kemény munkájába 

került, míg 1622 októberére elkészült végre a kézirat. Először Cesarini nézte át, azután Cesi 

herceg, Ciampoli és Cassiano Dal Pozzo, a nagy gyűjtő és amatőr tudós.* Kiemelték belőle és 

lecsiszolták mindazt, amiről úgy vélték, hogy fennakadhat rajta az ellenőrök éber szeme. 

Végül még Johannes Faber és Francesco Stelluti is simított rajta. Ciampoli és Cesarini 

elintézte, hogy egy törekvő fiatal teológus, a dominikánus Niccolò Riccardi kapja meg 

engedélyezés végett a kéziratot, aki Galilei nagy híve volt, s mint dominikánus egyébként sem 

nézte rossz szemmel a jezsuiták megnyirbálását. Engedélyezte is nyomban a nyomtatást, 

mégpedig dicsőítésnek beillő határozattal. Nyár elején elkezdték a munkát, s 1623 

októberében megjelent Virginio Cesarininek ajánlva és a Hiúzok címerével Az Aranymérleg,* 

a hosszan készült s rég várt válasz Sarsi Csillagászati Mérlegére. 

Időközben, 1621. szeptember 17-én meghalt Bellarmino kardinális, a tridenti 

ellenreformáció kérlelhetetlen, ám tiszta szívű teológusa. Ugyanazon 1621-es esztendőben 

meghalt a rideg Borghese-pápa, V. Pál is, és a jellegtelen öreg Alessandro Ludovisi váltotta 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


fel XV. Gergely néven. A fehérhegyi csata (1620. november 8.) után a vakbuzgó II. Ferdinánd 

– jezsuiták jó neveltje – vérfürdőt rendezett Csehországban, s a német világ térségein 

megkezdték harminc évig tartó véres vonulásaikat zsoldoshadak és generálisok. Bethlen 

Gábor és II. Ferdinánd 1621 végén Nikolsburgban békét kötött. A tengerentúli hatalmas 

birodalmaival együtt önmagába zárkózó Spanyolország egyelőre még ellátta Európát ezüsttel, 

zsoldosokkal, fanatikusokkal. Lope de Vega a Szent Inkvizíció szolgálatába állott, de még 

helyére segítette az ifjú Calderónt. Hollandiában 1619. május 18-án a szabadság nevében 

kivégezték a szabadság nagy szerelmesét Oldenbarneveldtet, és életfogytiglani börtönre 

ítélték Grotiust, de felesége 1621. május 23-án ládába rejtve kicsempészte a börtönből, és a 

rab elkezdhette nagy művét A háború és béke jogáról. A Baltikumban erőszakos északi 

monarchiák – svédek, dánok, oroszok – kezdték kiszorítani a holland és az angol 

kereskedőket. Franciaországban a legkatolikusabb király martalócai az utolsó hugenotta 

városkákat sorra „normalizálták”, de az utolsó kálvinista erősséget, La Rochelle-t csak a 

tenger felől sikerült bevenni – hithű holland protestánsok segítségével. Angliában a spanyol 

követ kedvéért Jakab király 1619-ben lefejeztette az Erzsébet-kor egyik csillagát, Sir Walter 

Raleigh-t, de 1620-ban kikötött Raleigh új világot kereső követőivel Amerika partjain a 

Mayflower. Az öreg Bacon lord utolsó álmait szövögette egy új Atlantiszról, ahol az értelem 

uralkodna, és a fiatal Hobbes bizonyosan nem kristályosította még ki magában a keserű 

gondolatot, hogy a „mindenki mindenki ellen” állapot egyedüli alternatívája csak a 

mindenkire ráülő Szörnyeteg lehet, az általános Leviathan, az Állam. El Greco 

magárahagyottan vázolta vászonra utolsó nagy vízióit világról és túlvilágról, a világi és 

egyházi előkelőségeket Rubens kifogyhatatlan testimádata bűvölte el, és Claudio Monteverdi 

Orfeoja nyomán elindult hódító útjára az opera. 1623 nyarán meghalt XV. Gergely, és a 

bíborosok konklávéja – leginkább Ciampoli diplomáciai ügyességének és Cesarini herceg 

spanyol összeköttetéseinek köszönhetően – augusztus 6-án Maffeo Barberinit választotta meg. 

Nagy volt az öröm Róma értelmiségi köreiben, kivált a Hiúzok Akadémiáján, hiszen – 

legalábbis ők úgy érezték – az ő emberük került VIII. Orbán néven trónusra, egy valóságos 

„Hiúz-pápa”. Nem is gyanították, hogy egy „Leviathan-pápa” trónra juttatásában segédkeztek. 

De hogy is gyaníthatták volna? 

Szeptember 8-án a Hiúzok Akadémiája tagjai sorába választja Francesco Barberinit, 

VIII. Orbán unokaöccsét, aki néhány nap múlva elnyeri a bíbort és a Vatikán világi ügyekben 

illetékes megbízottja lesz. Október 27-én Cesi herceg ünnepélyes keretek közt, válogatott 

közönség előtt hivatalosan, társulati ajánlással ellátva adja át Az Aranymérleget a pápának, aki 

kegyesen fogadja, s már másnap felolvastat magának a könyvből az ebédnél, amint nyomban 

nagy örömmel beszámolt róla Virginio Cesarini a Galileinek postázott példányhoz írt kísérő 

soraiban.* Néhány nap múlva Ciampoli – akinek a felolvasás feladata jutott – jelenti nagy 

örömmel, hogy a könyv mennyire tetszik őszentségének!* Elújságolta ezt Ciampoli 

Rinuccininak is, és említette, hogy Őszentségének „kiváltképpen a hang meséje tetszett”.*  

Az Aranymérleget általában Galilei „módszertani” összegezésnek szokták tartani, az 

„experimentális módszer” afféle „tudományos manifesztum”-ának. A régebbi könyveiben 

„kísérletező tudósként” szólt, a következő két nagy könyvében „elméletalkotóként”, s a kettő 

között összefoglalta „tudományfilozófiáját” – véli a mindentudó Drake (Discoveries and 

opinions 227). De ha „módszer”-en olyasmit értünk – és miért értenénk mást? –, mint ami 

kisvártatva megjelenik (három találó esettanulmánnyal kísérve) Descartes Értekezésében, 

akkor Az Aranymérlegnek bizonyosan semmi köze semmiféle „módszerhez” és 

„tudományfilozófiához”.* Descartes a maga borotvaéles eszével érezte is nagyon jól az 

áthidalhatatlan különbséget a maga és a Galilei gondolkozása között, és úgy fogalmazta meg, 

hogy Galilei ugyan elég jól előadja az esetek „mikéntjét”, de gőze sincs a „miértekről”. S a 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


nagy francia itt is fején találta a szöget, mert Galileit csakugyan a „miként” érdekelte vagy 

inkább bűvölte el, és mit sem törődött a „miértek” oksági láncával, ami a karteziánus filozófia 

(és a jezsuita oknyomozás) fő jellegzetessége. Sőt, éppen ezt a mindig mindent csalhatatlanul 

megmagyarázó gondolkozást gúnyolja ki Az Aranymérleg; ahogyan például az egyik gyakorta 

idézett híres passzusában írja Galilei: 

„Ha Sarsi el akarja velem hitetni Suidasra hivatkozva, hogy a babylóniak parittyában 

gyorsan forgatva főztek tojást, elhiszem neki. De a hatás oka igencsak más lehetett, mint ő 

véli. Az igazi ok kitalálása végett következőképpen érvelek: »Ha nem érünk el egy hatást, 

amit azelőtt mások elértek, akkor műveleteinkből hiányozni kell valaminek, ami a hatás 

sikerülését okozta, és ha csak egyetlen dolog hiányzik, akkor épp ez az egy kell legyen az 

igazi ok. Mármost tojásunk nem hiányzik, se parittyánk, se erős emberek, akik forgassák, és 

mégsem főnek meg, sőt inkább gyorsabban lehűlnek, ha melegek voltak; és mivel semmi más 

nem hiányzik, mint Babylónból valónak lenni, tehát babylóninak lenni a tojás 

megkeményedésének az oka és nem a levegő súrlódása«, és ezt kívántam bizonyítani. Hát 

Sarsi még sohasem figyelte meg postán robogva, hogy mennyire fölfrissíti arcát a levegő 

folytonos változása? És ha érezte, miért hisz inkább kétezer éve történt és mások által 

elmesélt dolgoknak, mintsem a most történőknek és maga által tapasztaltaknak?”* „Galilei 

fölismerte a kísérletek fontosságát – fűzi az idézethez William R. Shea –, de a passzus inkább 

szellemes visszavágás, mintsem módszerre vonatkozó állítás. Csupán a személyes 

megfigyelés elsőbbségét szögezi le az idő-szentesítette leírásokkal szemben.”* Igen, de nem 

„csupán”. Ebben a szellemes visszavágásban legalább ilyen fontos a logikai érvelés, a Sarsi 

által oly gyakran és szívesen alkalmazott szillogizmus remek kifigurázása. A természetnek 

ugyan megvan a maga rendje, azonban ezt nem tekintélyekből kiindulva és kétes fogalmakra 

építő szillogizmusokkal lehet feltárni. Sarsi meglehet azt hiszi, „hogy a filozófia emberi 

fantázia könyve, mint az Iliász vagy az Orlando furioso, könyvek, amelyekben a legkevésbé 

az a fontos, hogy amit írnak, igaz vagy sem. Sarsi úr, itt nem így áll a dolog. A filozófia ama 

hatalmas könyvbe van beírva, amely folytonosan nyitva a szemünk előtt (a mindenségre 

gondolok), de nem lehet megérteni, csak ha megtanulja az ember elébb a nyelvet és 

megismerni a betűket, amelyen íródott. Matematikai nyelven íródott, és a betűk háromszögek, 

körök és egyéb geometriai alakzatok. Ezek nélkül a közvetítők nélkül lehetetlen a megértés 

emberi szavakban; ezek nélkül hiábavaló kerengés egy sötét labirintusban.”* Az alaposabb 

kommentárok ehhez a gyakran idézett passzushoz hozzá szokták tenni, hogy „a természet 

nagy könyve”, amely „matematikai nyelven íródott”, régi reneszánsz-metafora. De itt nem 

erről van szó. Sokkal inkább arról, amit napjaink egyik nagy matematikai-fizikusa, Roland 

Lvovics Dobrusin így fogalmazott meg Staar Gyulának adott interjújában: „Tapasztalati tény, 

hogy a világ a logikus gondolkozás törvényei szerint működik. Ebből következik a lehetőség 

a matematika alkalmazására, hiszen a matematika a logikának egyik bonyolult megjelenési 

formája. Azt viszont nem tudom, hogy a világ miért van úgy megalkotva, hogy benne 

logikusan gondolkodva lehessen eligazodni. Erre a kérdésre nem ismerem a választ. Egyike 

ez a sok-sok titoknak, melyekről csak a filozófia szintjén lehet elmélkedni.”* Pontosan ezt 

mondotta a maga korának megfelelő szavakkal Galilei. 

Az Aranymérlegben persze sok minden egyébről is szó van. Erősen személyes 

természetű könyv ez, Galilei maga-mentsége, részletesen elmeséli felfedezései sorsát és az őt 

miattuk ért támadásokat. Talán épp ezért keltett akkora érdeklődést s szerzett a szerzőnek 

újabb ellenségeket, anélkül persze, hogy megbékített volna akárcsak egy régit. Páter Scheiner 

Az Aranymérleg egy félreértett mondata miatt gyűlölte meg halálosan Galileit,* és égre-földre 

fogadkozott, hogy megbosszulja. Nem így Grassi; ő szemben mézes-mázoskodott, hogy háta 

megett annál hatásosabban fúrja Galileit. Felsorakoztak persze a világi ellenségek is, az irigy 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Magini, az öntelt Mayr, és még a ritka tisztességes Kepler is megrótta Galileit, amiért széles 

körben terjeszt szigorúan csak a tudósok szűk körére tartozó kérdéseket.*  

Galilei és a Hiúzok csakugyan merőben másként látták a tudomány helyét és szerepét, 

mint ezidáig bárki más. Addig a tudomány szakemberek szűk körére korlátozódott, legyenek 

azok egyetemi professzorok, udvari matematikusok és csillagászok, orvosok, asztrológusok 

vagy mágusok. Mert szakemberek voltak a mágusok is, és még a professzoroknál is jobban 

ügyeltek testületük zártságára. És még Bacon is külön „Salamon házába” kívánta 

összegyűjteni a tudománnyal foglalkozókat. Galilei ellenben szélesre kívánta tárni a tudás 

kapuit, és ebben lelkesen követték – Cesi herceggel és az ifjú Cesarinivel az élen – mind a 

Hiúzok. És nemcsak úgy, azaz elsősorban nem úgy, hogy aki valamilyen területen komolyan 

elmélyült a vizsgálódásokban, azt hajlandók voltak tagjaik sorába fogadni, függetlenül 

foglalkozásától, vallásától és tudományos felfogásától. A maga korában persze ez is 

hallatlanul merész újítás volt, ám mérhetetlenül fontosabbként és felforgatóbbként ítélhették 

meg a kortársaik azt a nézetüket és immár könyvkiadási politikájukban megnyilvánuló 

gyakorlatukat, hogy a tudomány legfrissebb eredményeit minden értelmes és érdeklődő 

emberhez el kívánták juttatni. A tudomány új és még vitatott eredményeit ugyanúgy a 

műveltek szűk, de a szakemberekénél mérhetetlenül tágasabb körére tartozónak érezték, mint 

az irodalom vagy a klasszikus ókor ismeretét, mint a művészeteket vagy mint – Uram bocsá' – 

a Szentírást. És ezt – ismételjük meg – Galileitől tanulták a Hiúzok. Ha tehát valaki egy ilyen 

felfogást veszedelmesnek tartott, annak Galilei nagy és növekvő szálka kellett hogy legyen a 

szemében. És a jezsuiták éppen ilyen valakik voltak. 

Pietro Redondi nemrégiben egy gondosan dokumentált, nagy föltűnést keltő és 

páratlanul sikeres könyvben fejtette ki, hogy Galileinek tulajdonképpen nem is a Párbeszédek 

miatt gyűlt meg a baja az Egyházzal, hanem Az Aranymérlegben előadott következetes 

atomizmusa miatt.* Ez az atomisztikus világfelfogás ugyanis semmiképpen sem volt 

összeegyeztethető az oltáriszentség dogmájával, amelyet hosszú viták után a Tridenti Zsinat 

egyszer s mindenkorra változhatatlanul lerögzített. E szerint a tanítás szerint az ostya a 

szentáldozáskor átlényegül Krisztus testévé és vérévé, bár formája természetesen nem 

változik. Ez a nézet nagyon jól összeegyeztethető Arisztotelész anyag-felfogásával, amely 

szerint minden „formából” és „anyagból”, azaz „szubsztanciából” áll, és nagyon könnyen 

elképzelhető bárminek az átváltozása, „transz-szubsztanciációja”, anélkül, hogy „formájának” 

föltétlenül változnia kellene. Ám ha valaki azt vallja, mint Galilei teszi Az Aranymérlegben, 

hogy az anyag végső soron különféle alakú és különféleképpen mozgó atomok tömege, és ezt 

az atomi valóságot fordítják le azután érzékszerveink színekre, melegre, hidegre, szagokra, 

hangokra, szóval az általunk ismert mindennapi világ képére, akkor lehetetlen az átváltozás 

misztériuma, és Galilei – hangoztassa mégoly erősen hithű katolikusságát – egy követ fúj a 

protestáns eretnekekkel, akik az úrvacsorájukban csupán jelképes cselekedetet látnak. Így 

vélte legalábbis a Névtelen Följelentő, akinek az írását Redondi meglelte a Szent Hivatal 

irattárában, és Grassi Atya kéziratával azonosította. De így vélték-é az Egyház vezetői is, 

vagy akár Grassi rendjének, a jezsuitáknak az elöljárói? Ha igen, Galilei semmiképp sem 

tudhatott róla, hiszen atomos anyagfelfogását sokkal bővebben és részletesebben újból kifejti 

majd elítélése után, az inkvizíció vizsla szemei alatt, a Matematikai Értekezésekben. Meg 

aztán valószínűleg nem ennyire nehezen áttekinthető és misztériumokba burkolt területen 

kívánták a jezsuiták fölvenni a harcot Galileiékkel, mint az oltáriszentség teológiai 

homályokkal borított kérdése. Sokkal alkalmasabbnak látszhatott erre olyan köznapi és bárki 

által ellenőrizhető tapasztalat, mint a Föld mozgása. 

  

javascript:void(0)
javascript:void(0)


11. „Csodálatos lehetőség?”  

Valószínűleg téved hát Redondi, mikor Galilei meghurcoltatásának és elítélésének 

valódi okát atomisztikus világfelfogásában véli felfedezni. Könyve azonban mégis óriási 

jelentőségű, meglehet új korszakot nyit a Galilei-kutatásban, de mindenesetre lezár egy 

hosszú és sok tekintetben igen eredményes korszakot. Ezidáig ugyanis Galilei pörében mindig 

egy tudós szükségképpen elbukásra ítélt küzdelmére figyeltek, bármily különbözőképpen 

vélekedtek is egyébként a bukás körülményeiről és végső okairól, a Galilei ellen fölvonuló és 

az őt nyíltan vagy titokban támogató erőkről. Redondi könyve óta azonban erről ilyen 

egyszerűen többé szó sem lehet. Galilei nem magányos lovagként indult harcba, akit 

legfeljebb jóakarók és támogatók segítettek, hogy aztán a hatalom súlyosbodó nyomására 

sorra magára hagyják. Galilei nem volt Don Quijote, és hosszú hallgatása Kopernikuszról az 

1616-os tilalom után önmagában mutatja, hogy józanul fölmérte a lehetőségeket. Ámde VIII. 

Orbán trónusra kerültével hirtelen minden megváltozott Rómában. Nem megváltozni látszott, 

valóban megváltozott. A mélyben ugyanis már régóta készült és érett ez a változás, de 

hiányzott az alkalom a fölszínre töréséhez. Hát most VIII. Orbánnal a pápai trónuson megjött 

az is. Redondi könyve ennek a nagy lehetőségnek, ennek a „csodálatos konjunktúrának” a 

részeként és szerves következményeként mutatja be Galilei vállalkozását, együttérző és közös 

ügyön munkálkodó társak gyűrűjében, egy jól meghatározott (bár nem föltétlenül jól 

meghatározható) szellemi és társadalmi csoportban, amely egy pillanatban és egy pillanatig 

joggal hihette magáról, hogy az Egyház ősi gondolatrendszerét az új természettudomány 

fejlődéséhez igazíthatja, mindkettő nagy hasznára. Ez a csoport egyáltalában nem csupán a 

Hiúzok Akadémiájából állott, még ha valamiképpen ez is volt a magja. E köré a mag köré 

azonban művelt emberek széles köre tömörül szorosabban vagy lazábban, egyháziaké és 

világiaké, elsősorban persze Itáliából, de Itália határain túlról is, a Német Birodalomból, 

Hollandiából, Franciaországból, még a távoli Angliából is. Cesi herceg pedig gondos 

mérlegelés után be-beválasztott egyet-egyet a tagok sorába. Csupán egyetlen kizáró okot 

ismertek: szerzetes nem lehetett a Hiúzok tagja. Egészen kivételes esetben azonban – látni 

fogjuk – áthágták ezt a megszorítást is. Valóságos nemzetközi hálót szőttek tehát a Hiúzok, s 

a hálót Federico Cesi római és aquaspartai palotáiból mozgatták ötletekkel, tervekkel, 

feladatokkal, vágyakkal. Cesi herceg római palotájában, a via Maschera d'Oro-n, azaz az 

Aranyálarc-úton hatalmas könyvtárat rendezett be.* Ez önmagában nem volt újdonság: a 

XVII. század elején sok nagyúr gyűjtött már magának saját mulatságára jelentős és értékes 

könyvtárat. Az újdonság az volt, hogy Federico Cesi nem magának gyűjtötte össze a 

könyveket és nem egyszerűen szórakozás gyanánt. Akárcsak a Collegio Romano híres 

könyvtára, az Aranyálarc utcai könyvtár is egy válogatott kis kör önképzését, kutatásait, közös 

nézeteik kialakítását, csiszolását, terjesztését szolgálta. És akárcsak a Collegio Romanohoz, a 

Hiúzok Aranyálarc utcai könyvtárához is szervesen hozzátartozott a könyvkiadás.* A 

jezsuiták hosszú és eredményes könyvkiadói múltjához képest persze legfeljebb szerény 

kezdetről lehetett szó, ámde a jezsuiták nagymúltú könyvkiadása ezidőtájt nem dicsekedhetett 

olyan könyvsikerrel, mint amilyent Galilei Hiúzoknál megjelent két könyve aratott, a 

Történetek a napfoltokról és kivált Az Aranymérleg. Érthető, ha Cesi hatalmas könyvkiadói 

terveket forgatott a fejében: összegezni kívánta munkatársaival egy jól rendezett 

enciklopédiában kora egész természettudományát.* Aranyálarc utcai könyvtárában ehhez a 

nagy célhoz gyűjtötte már évtizedek óta a könyveket és a kéziratokat. A nagy terv lassan 

bontakozott ki az álmok homályából. Mielőtt 1611-ben Galilei a Hiúzokhoz csatlakozott, a 

botanika, a zoológia, a geográfia mellett és velük keveredve nagy hely jutott ezekben az 

enciklopédikus törekvésekben okkult és mágikus tanoknak: asztrológiának, alkímiának, 

misztikus világértelmezéseknek. Galilei és a galileisták hatására aztán ezek fokozatosan 

kiszorultak, s a matematikai tudományok vették át a helyüket: a csillagászat és a fizika 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


matematizálható kérdései. Az arisztotelészihez hasonlóan kvalitatív okkult világképet 

megpróbálták tehát kvantitatív, mennyiségi természetmagyarázattal felváltani. Arisztotelész 

kvalitatív, minőségi anyag felfogása helyett természetesen kínálkozott az atomizmus, 

egységes mennyiségi elmélettel kecsegtetve a világ sokféleségének magyarázatára. Egy ilyen 

magyarázattal is szolgál egyebek közt Az Aranymérleg, amelyet gondosan átnéztek a Hiúzok, 

és nagy reménységük, Virginio Cesarini lektorált. Cesarinitól azt várták a Hiúzok, hogy 

valóságos új Lucretiusként meg fogja írni a modern atomizmus hőskölteményét; ő maga is 

erre készült, pompás könyvtárat gyűjtött hozzá filozófiai, alkimista és orvosi szakkönyvekből, 

ámde a hosszú ideje s páratlan lelkierővel viselt tüdővész 1624. április 1-én véget vetett ifjú 

életének. Könyvtárát jóbarátjára, Ciampolira hagyta, aki vele együtt a Hiúzok belső irányító 

magjához tartozott, s most az új rendszerben egyre magosabbra emelkedett a vatikáni 

adminisztrációban.*  

Cesarini temetésén osztozkodtak a jezsuiták – akiknek tanítványa s végig odaadó lelki 

gyermeke volt – és a Hiúzok. Két külön szertartást rendeztek, pár nappal elébb és 

pompásabban persze a jezsuiták, az effélékhez ők nagyon értettek. De nyilvánvalóan a Hiúzok 

vesztesége volt nagyobb, nekik Cesarini szó szerint pótolhatatlan volt. De szerencséjükre a 

derék Giovanni Ciampolival nem csupán lelkes Hiúz, de hozzáértő politikus is került a pápai 

kúria élére.* Ciampoli mindenekelőtt újjászervezte a Vatikán régi, nagyhírű, de a Collegio 

Romano mellett immár teljesen háttérbe szorult egyetemét, a Sapienzat. Megnyerte a retorika 

professzorául az előkelő Accademia dei Desiosi tudós és befolyásos titkárát, Agostino 

Mascardit, az újonnan létesített matematikai tanszékre pedig 1626-ban kineveztette Benedetto 

Castelli pátert,* Galilei legrégibb s leghűségesebb tanítványát, aki a maga szakterületein, 

kiváltképp a hidraulikában és a vízépítéstanban lassanként mesteréhez fogható hírnévre tett 

szert. Ciampoli az ő tanítványa volt Pisaban, s hasonlóképpen az infinitézimális számítás 

területén nagy felfedezésekre hivatott bolognai matematikus, Bonaventura Cavalieri. Római 

tanítványai közül pedig olyan nagy matematikus és fizikus került ki, mint Evangelista 

Torricelli. Castelli szakértelmét a pápa is gyakran igényelte építkezéseiben s nagyratörő 

terveiben; hamarosan kedves embereinek egyike lett. Pedig Benedetto Castelli keményen 

szókimondó ember volt, s mégcsak elhallgatni se igyekezett soha szilárd kopernikánus 

meggyőződését. Castelli Rómába kerülésével a galileisták úgy érezhették, hogy nem áll ügyük 

útjában komoly akadály. Cesi herceg Castelli kedvéért megszegte a Hiúzok alapszabályait, s a 

Sapienza új matematika professzorát, annak ellenére, hogy bencés szerzetes volt, 

ünnepélyesen beiktatták tagjaik sorába.* A Hiúzok így formálisan is beépültek az ősi 

egyetembe, amely Ciampoli reformjai következtében visszanyerte régi rangját és tekintélyét, s 

visszaszerezte az előkelő római családok körében népszerűségét, amelyet már teljesen 

elhódított tőle a Collegio Romano. Érthető hát a jezsuiták fokozódó ingerültsége látván, hogy 

miként nőnek a Hiúzok – Redondi szellemes kifejezésével szólva – „mikroszkopikus 

vetélytársaikká”. 

A jezsuiták stratégiája mindig is arra épült, hogy megnyerjék az előkelőek bizalmát, 

lehetőleg már gyerekkorukban. A rend pompásan kiépített, meglepően egységes és magos 

színvonalú, ügyesen a kor természettudományos haladásához és követelményeihez igazított 

iskolarendszere kiválóan szolgálta ezt a célt, és nyilván szó sem lehetett róla, hogy ezzel az 

egész Európát behálózó oktatási- és befolyásolási-rendszerrel a Hiúzok bármiképpen 

versenyre kelhessenek. De az okos és előrelátó jezsuiták megsejtették a veszélyt. Észrevették, 

hogy épp az ő stratégiájukkal, a világi és egyházi előkelőségek megnyerésével ezek a jelenleg 

„mikroszkopikus” vetélytársak egyszer még megdönthetik a rend féltve őrzött vezető 

szerepét. Nem rendeztek-é máris a Róma legelőkelőbb családjaiból verbuválódott Accademia 

dei Desiosi ülésén 1626 farsangján valóságos ünnepélyt Az Aranymérleg bemutatására és 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


tiszteletére Savoiai Móric herceg palotájában, aki az új pápa egyik legerősebb támogatója és 

legbefolyásosabb kardinálisa volt? Az Accademia dei Desiosi tagjai ugyan mitsem értettek 

csillagászathoz és matematikához, és feltehetően az üstökösök sem érdekelték őket 

különösebben, ám annál inkább rokonszenveztek Az Aranymérleg előítéletektől mentes, 

kritikus, felvilágosult szellemével, amely oly jól összecsengett az ő komoly, bensőséges, 

intellektuális kereszténységükkel. Erről értekeztek 1626 farsangján az Akadémiát patronáló 

kardinális palotájában, miközben néhány utcával arrébb a Collegio Romano dísztermében a 

jezsuiták Szent Ignác és Saverius mennybemenetelét, Páter Grassi misztériumjátékát adták elő 

színpompás drága rendezésben és csodálatos színpadi technikával. Két világ állott itt szemben 

egymással, s annál inkább engesztelhetetlenül, mert mindkettő mélységesen katolikus és 

római volt. „Az egyik oldalon – írja Redondi – a kinyilatkoztatás könyve – a Biblia – és a 

természet könyve, mindkettőt az Isten írta. A másik oldalon a Tridenti Zsinat aktái és 

Arisztotelész könyvei. Az egyik oldal hitele a megfontolásra építő hit, a másik oldalé a tanító 

Egyház hagyománya.”* Egy intellektuális reform-katolicizmus állott tehát szemben egy 

szenzualista ellenreformációs katolicizmussal, egy reform-katolicizmus, „tán nem is 

túlságosan távol a protestáns bensőségesség komolyságától, és mindenesetre nagyon távol a 

jezsuita katolicizmus kifejeződésének részegítő szentimentalizmusától.”* Nem bizonyos 

persze, hogy Galilei kortársai is így és ilyen élesen látták ezt a nagy különbséget. Annyi 

azonban bizonyos, hogy Galilei nem állott magányosan Rómában. „A szólás itt előzmények 

nélküli szabadságának tapasztalata aláásta az intellektuális konformizmust – írja Redondi –; 

Galilei hivatalos támogatásra számíthatott, nem kellett többé csupán baráti főpapoknak a 

Kúria folyosóin fülibe súgottakra korlátozódnia.”*  

Mikor 1623 őszén Galilei Az Aranymérleg első nagy sikereiről értesült, azonnal úgy 

döntött, hogy személyesen megy Rómába kipuhatolni, miként lehetne újra elővenni a 

kopernikánus világrendszer ügyét. Betegsége, a tél, de meg tán indokolt óvatossága azonban 

visszatartotta. Egyelőre Mario Guiduccit küldötte Rómába, aki már december 18-án lelkesen 

számol be róla, hogy számos római barátja türelmetlenül várja Galileit, „dehát e tekintetben – 

írja – nincs szüksége Kegyelmednek az én tanuskodásomra. Hanem azt nem tudom, tudja-é, 

hogy várja erősen Grassi atya is, mert szeretne személyes barátságot kötni; amiről 

őtisztelendősége erősen ígéri, hogy igyekszik megérdemelni.”* De Galilei nem siette el. Csak 

április 23-án érkezett meg Perugia érintésével* Rómába, miután két hétig Cesinél 

vendégeskedett Aquaspartában.* Mindjárt másnap fogadta a pápa, s másfél hónapos római 

tartózkodása alatt még ötször részesítette az audiencia kegyében. „Ami azt itteni ügyeket illeti 

– írja Cesinek június 8-án –, mindenekelőtt a legnagyobb megbecsülésben és kegyben 

részesített Urunk, lévén Őszentségénél hat alkalommal hosszú érveléseken.”* Mit beszélt a 

pápával, mit nem, nem tudjuk; VIII. Orbán audienciáin mindenesetre leginkább a saját hangját 

szerette hallani, s könnyen lehet, hogy a hat audiencián egyáltalán szóba se került a 

kopernikánizmus ügye, amiért Galilei Rómába utazott. Ha szóba került volna, bizonyosan 

megírta volna Cesinek, ellenben csak arról értesíti május 15-én, hogy beszélt Zoller 

kardinálissal, aki ugyan nemigen járatos a matematikai tudományokban, de megértést mutat a 

kérdésben, s megígérte, hogy mielőtt hazautazik Németországba, beszél róla Őszentségével.* 

Írja is csakugyan Galilei már június 8-án Aquaspartába, hogy Zoller kardinális beszélt a 

pápával Kopernikusz ügyében, megemlítvén őszentségének, hogy nagy körültekintéssel kell 

eljárni, mielőtt még bármiféle határozat születne az ügyben, mivel az eretnekek mind ezt a 

nézetet vallják és nagyon biztosak benne. „Minderre őszentsége azt felelte, hogy a 

Szentegyház nem átkozta ki és nem is szándékozik kiátkozni a tant eretnekként, csupán 

vakmerőként, mivel nem kell tartani tőle, hogy valaki egyszer bebizonyíthatná a tan 

szükségképpeni igazságát.”* Galilei érthetett a szóból: az 1616-os tiltás felfüggesztésére 

semmi remény, Kopernikusz rendszere ezután is legfeljebb matematikai hipotézisként 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


tárgyalható, nem pedig valószínű fizikai igazságként. A pápa amúgy nagyon kegyesen bánt 

vele; elhalmozta dicséretekkel, egy szép arany s egy ezüst érmével ajándékozta meg, fiának 

évjáradékot rendelt.* Hasonlóképpen viselkedtek a többi egyháznagyok is; Francesco 

Barberini kardinális a „szokott jóságát” mutatta, Riccardi atya pedig – akit hatalmas termete 

miatt „Padre Mostro”-nak, „Monstrum Atyá”-nak becéztek – kijelentette, hogy bár őtőle 

meglehetősen távoliak az efféle csillagászati spekulációk, úgy véli, hogy ez nem hitbéli ügy, 

és semmiképpen sem kell belekeverni a Szentírást. „Ami pedig az igaz vagy nem igaz 

kérdését illeti, Monstrum Atya nem csatlakozik se Ptolemaioszhoz, se Kopernikuszhoz, 

hanem a maga meglehetősen gyors módján megelégszik vele, hogy az angyalokra bízza, 

mozgassák az égitesteket nehézség vagy bonyodalom nélkül úgy, ahogy akarják, és ennyiben 

kell maradni.”* „Mindezekről – végzi a levelét Galilei – rengeteg egyéb részletet kellene még 

mondanom Kegyelmednek, amelyek kétségbeejtenek sokaságukkal: általánosságban csak 

annyit, hogy barátaim és én úgy látjuk, maradjon, aki nap mint nap állandóan gyorsabban tud 

előre menni, mintsem veszíteni, ámde nékem, hosszúra nyúlván a római tárgyalás és az 

előttem lévő idő úgylehet igen rövid, jobb visszavonulnom nyugalmamba és hozzálátnom 

befejezni egynémely gondolataimat, és azután tenni, amit a naponkénti alkalom, a barátok 

tanácsa, és kiváltképpen Kegyelmed parancsa rendel.”*  

Galilei mostmár ismerte Rómát. Bölcs belenyugvással vette tudomásul, hogy a 

fölcsillant lehetőségeknek megvannak a maguk határai. De Guiduccit, aki jólképzett jogász 

volt, Rómában hagyta; figyeljen, s ha tud, igazodjék el a részletek kétségbeejtő sokaságában. 

Ezután egész a nagy pörig kettős szálon fut a történet. Galilei lassan, gondosan készítgette 

otthon nagy művét a kopernikánus világrendszer igazáról, a jezsuiták pedig szüntelenül és 

láthatatlanul szövögették ellene Rómában az eltéphetetlen hálót. Az Aranymérleg sikeréből ők 

már pontosan fölmérték, hogy ha Galileit kifogják, a Hiúzok mikroszkopikus méretekben se 

lesznek versenytársaik soha. Írhatott volna Galilei az angyalok nyelvén akár, a jezsuiták 

mostmár mindenképpen megfogják. Ahogyan Redondi megfogalmazza: „Galilei vitája a 

Collegio Romanoval mostmár nem személyes ügy volt többé, hanem politikai.”* Csak az 

alkalomra vártak az atyák. 

Az alkalom azonban egyelőre a Hiúzoknak kedvezett. VIII. Orbán, az egykori párizsi 

nuncius, nagyralátó politikai terveihez Richelieu bíborosban keresett szövetségest. S tán nem 

is csak szövetségest, hanem annál is többet: mintát és eszményképet. VIII. Orbán olyan 

egységes, erős, központosított államot szeretett volna faragni Itáliából, mint amilyenné 

Richelieu tette Franciaországot. A központosítást természetesen Róma, azaz a saját uralma 

alatt képzelte el. Ehhez a nagy tervhez tartogatta a Vatikán anyagi és szellemi erejét. Nem volt 

ez új álom, már Machiavelli szövögetett hasonlót, de most mintha közelébb került volna a 

megvalósítás lehetősége. VIII. Orbánt általában hiú, felfuvalkodott, erőszakos, ügyetlen 

politikusnak tartják, utóbbi azonban bizonyosan nem igaz. Látszik ez abból is, hogy a 

Németországban dúló nagy háborút nem volt hajlandó vallásháborúnak tekinteni, s nem 

igyekezett tűzön-vízen át a katolikus császár segítségére sietni. Spanyol és spanyolbarát 

kardinálisainak unszolása ellenére megőrizte semlegességét, s távol tartotta a háborút Itália 

határaitól. A német császár meggyöngülése különben is kedvező lehetett, hiszen így kevésbé 

szólhatott bele Itália ügyeibe. Nyíltan persze nem léphetett fel a császár és ügyének vakbuzgó 

támogatói, a jezsuiták ellen, s a kényes belső egyensúlyozásban szükségképpen a francia 

egyház szövetségére szorult, holott Richelieu alaposan megnyirbálta Róma beleszólási jogát a 

francia katolicizmus ügyeibe. A jezsuiták ezt természetesen nem tűrhették, s a Collegio 

Romanoban kieszeltek és kinyomtattak egy ravaszul megszerkesztett pamfletet ellene. 

Richelieu-ben azonban emberükre akadtak: a könyvet nyomban kiátkoztatta és betiltatta a 

Sorbonne teológusaival, s a határozathoz csatlakoztak a többi francia egyetemek. A pápa 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


pedig dühösen vetette az Atyák szemére, hogy netán őt akarják lejáratni Richelieu előtt, s arra 

kényszerítette őket, hogy nyomják újra a könyvet a francia egyházra sérelmes kitételek nélkül. 

A jezsuiták szemet hunytak, de nem nyugodtak, nem nyugodhattak bele a vereségbe. 

Ők nem Itáliában gondolkoztak, mint a pápa, hanem az egyetemes katolicizmus: az egész 

Európát, az egész Világot meghódítani hivatott Egyház kereteiben.* A kor nemzeti államok 

kialakulásának kora volt, csak az maradhatott felül, aki ezt a feladatát idejében s ügyesen meg 

tudta valósítani; innét tekintve bizonyosan VIII. Orbánnak volt igaza, s maga mellett tudhatta 

az olasz reform-katolicizmus egyáltalában nem jelentéktelen erőit. A jezsuiták megett állott 

azonban az Egyház évezredes múltja, határokat semmibe vevő érdekeltségei és szervezetei, az 

orthodoxia rendfenntartó szigora, az inkvizíció minden új iránt ellenséges ébersége. S nem 

utolsó sorban a spanyol király és a császár hanyatlóban és megtépázottan is hatalmas ereje. 

  

12. Ármány és árapály  

Sejtette-é Galilei a többnyire rejtetten zajló nagy küzdelmet vagy se, nem tudható. 

Mindenesetre rendkívüli és nála szokatlan óvatossággal járt el. Emlékezett rá, hogy nyolc 

esztendővel azelőtt Francesco Ingoli, aki Padovában jogot végzett, aztán pappá szentelték, s 

most VIII. Orbán jóvoltából a nagytekintélyű Congregatio de Propaganda Fidei tekintélyes 

titkára volt,* megjelentetett Kopernikusz cáfolására egy félreértésekkel teli, de alapjában véve 

nem rosszindulatú pamfletet. Akkor, 1616 zaklatott tavaszán, Galileinek kisebb gondja is 

nagyobb volt, mintsemhogy feleljen rá. Most azonban eszibe jutott az ostoba értekezésecske, s 

kérte Guiduccit, szerezzen neki egy példányt Rómában, hogy felelhessen rá. Guiduccinak 

tetszett az ötlet, s még bíztatta is a Mestert, hogy aztán csak legyen szigorú, nem érdemel az 

efféle népség kíméletet. „De ha nem venné Kegyelmed tolakodásnak a tanácsomat – írja –, 

úgy gondolnám, hogy csak a matematikainak és filozófiainak hívható érvekre válaszoljon, 

hagyja a teológiát, legalábbis egyelőre, mivel ebben könnyebb lesz neki megfelelni mindarra, 

amit Kegyelmed ellene ír; az ilyen ügyben felhozható érvek szükségképpeni hiánya miatt.”*  

Galilei csakugyan nem is bajlódott most a teológiával. Ellenkezőleg, bevezetésképpen 

mindjárt leszögezte hosszú értekezéssé kerekedett válaszlevelében,* hogy 

természettudományos kérdésekben is döntőnek tekinti a Szentírás és az egyházatyák 

tekintélyét. Az emberi tudományoknak megvannak a maguk korlátai, és „szükségünk van a 

magosabb tudományokra, amelyek egyedül világosíthatják meg szellemünk vakságát és 

megtaníthatnak arra a tudásra, amire tapasztalat vagy érvek útján sohasem juthatunk.”* Az 

Egyháznak járó bevezetés után azonban Galilei nemcsak Ingoli primitív antikopernikánus 

érveit cáfolja sorra, hanem semmi kétséget nem hagy, hogy meggyőződése szerint a Föld 

kettős mozgásának elméletével magyarázhatók legjobban a jelenségek.* Szeptember végére 

elkészült az értekezéssel. „Válaszoltam – írja Cesinek szeptember 23-án – Ingoli írására, és 8 

napon belül elküldöm Rómába. Mostmár az árapályra térek rá, és erre a tételre jutottam: Ha a 

Föld mozdulatlanul áll, az árapály bekövetkezése lehetetlen; ha ellenben mozog a már 

megállapított mozgásokkal, akkor szükségképpen bekövetkezik, az összes megfigyelt 

jelenségekkel együtt.”* Az Ingoli-levélben a kopernikánus elmélet ellen hagyományosan 

felhozott érvekből indult ki Galilei, az árapálynak a Föld kettős mozgására alapuló 

magyarázatában olyan új érvet vélt találni, amely az addigiaktól függetlenül, önmagában 

igazolja Kopernikusz elméletét. „Ezt és ennyiben tudok most választani Niccolò Copernico 

rendszere ellen felhozott kifogásaira”, fejezi be Galilei hosszúra nyúlt levelét Francesco 

Ingolinak, „sokkal bővebben lehetne mindezeket az érveket tárgyalni, ha végre időm s erőm 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


lenne befejeznem a tenger árapályáról szóló Értekezésemet, amelyben a Földnek tulajdonított 

mozgások hipotézisét feltételezve széles terem nyílik vizsgálni mindazt amit erről a kérdésről 

írtak.”* Tervezett nagy értekezésének ezért adta a Dialógus az árapályról címet. 

Mielőtt azonban részletes kidolgozásba kezdett, megvárta az Ingoli-levélre érkező 

római reakciókat. Rómában a fáradhatatlan Mario Guiducci intézte az ügyeket. Neki 

természetesen nagyon tetszett a levél, úgyszintén Magalotti kardinálisnak is, akinek 

felolvasta, meg Ciampolinak, akinek odaadta. Ciampoli néhány kisebb javítást javasolt, s 

felolvasott néhány részletet a pápának; őszentsége – súlyos politikai gondjai közepette – 

tetszését nyilvánította és nem emelt kifogást. Eleinte oda akarta adni Mario úr a levelet Grassi 

atyának is, akivel időközben jóbarátságot kötött, s aki azt állította neki, hogy roppant tiszteli 

Galileit és nem ellenzi eleve a Föld mozgását, de aztán ezt mégis meggondolta. Ha csakugyan 

az volt Galilei szándéka – amint a történészek hiszik –, hogy az Ingoli-levéllel 

„megszondázza” Róma véleményét, túl sokat nem ért el. A dialógus pedig az árapály-elmélet 

kidolgozásával mindenképpen megérett a megírásra. 

Eddig Galilei gyorsan írta könyveit és értekezéseit; olykor szó szerint néhány nap alatt. 

Most másként dolgozott. Megírt egy részt, kijavította, félretette, mással foglalkozott. Még 

római útjára magával vitt egy „távcsövecskét”; kicsiny, közeli tárgyak vizsgálatára valót, a 

Hiúzok, kivált Francesco Stelluti nagy örömére. Ősszel küldött egy tökéletesebbet Cesinek. 

„Késlekedtem – írja – a küldésével, mert nem tudtam elébb tökéletesíteni, nehezen találván rá 

a kristályok tökéletes kidolgozási módjára. A tárgy az alul elhelyezett mozgatható körre kerül, 

hogy mozgatva az egész áttekinthető legyen, mivelhogy egy-egy látótérben mindig csak egy 

pici rész látszik. És mivel a lencse és a tárgy közötti távolságnak a legpontosabbnak kell 

lennie, a domborodásokkal bíró tárgyak nézésénél közelíteni kell tudni az üveget aszerint, 

hogy melyik részt nézzük; és ezért a távcsövecske mozgathatóra vagy mondjuk inkább 

vezethetőre készült az állványán. Továbbá tiszta és ragyogó levegőben kell használni, legjobb 

magának a Napnak a fényében, ügyelve rá, hogy a tárgy kellően meg legyen világítva. 

Rengeteg állatocskát szemléltem végtelen csodálkozással: közülök a bolha rettenetes, a 

szúnyog és a moly szépségesek; és nagy élvezettel láttam, hogyan tudnak a legyek és más 

állatok tükrökhöz tapadva járni alulról felfelé is. Hatalmas tér nyílik Kegyelmed előtt ezer és 

ezer részlet megfigyelésére, s kérem, hogy a legérdekesebbekről értesítsen. Szóval végnélküli 

töprengésre késztethet itt a természet nagyszerűsége, meg az, hogy milyen finomságokkal 

dolgozik és milyen kimondhatatlan igyekezettel.”* A Hiúzok ki is használták a csodálatos új 

lehetőségeket; Francesco Stelluti például pompás mikroszkópos ábrákat készített a méhekről, 

az ábrák elrendezését finom hízelgésképpen a Barberiniek három-méhes címeréhez igazítva. 

A kutatások részleteiben Galilei nem vett részt, de ő határozta meg ezeknek az első 

mikroszkópos vizsgálatoknak a célját és hangulatát s adta a kutatók kezébe a műszert. 

Egyéb kérdésekben is gyakran kérték barátai Galilei tanácsát. Ciampolinak például az 

evezők hatékonyságáról készített egy értekezést; a részletekről semmit sem tudunk, mert 

elveszett. Benedetto Castelli a víz áramlási sebességére vonatkozó úttörő vizsgálataihoz kérte 

egy kulcskérdésben mestere segítségét.* Don Benedetto legtehetségesebb pisai tanítványa, 

Bonaventura Cavalieri – akinek szerette volna pisai tanszékét átadni – a végtelen kicsiny 

matematikai mennyiségek alkalmazására vonatkozó kételyeit vitte Galilei elé, kételyeket, 

amelyek miatt Cavalieri sokáig nem merte jogosnak tekinteni nagy fölfedezését a görbe 

vonallal határolt területek kiszámítására. Galilei nyomban felismerte, hogy a nehézségek a 

folytonos matematikai mennyiségek, a kontinuum természetével függenek össze, s kérte 

Cavalierit, hogy addig ne publikálja fölfedezését, amíg ő el nem készül ennek az őt régóta és 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


részletesen foglalkoztató kérdéskörnek a kidolgozásával. Don Benedetto derék tanítványa 

természetesen készséggel beleegyezett Galilei kérésébe.*  

De tán késleltették az írást más természetű megfontolások is. Mario Guiducci 1625. 

április 18-án értesíti Galileit, hogy alkalma nyílt „több ízben találkozni Sant'Angelo 

hercegével [Cesivel] és beszélgetni vele Kegyelmedről és Kegyelmed kész és készülő 

műveiről. Őexellenciája tanácsára elhalasztottam az Ingolinak írt levél átadását, és el is fogom 

halasztani mindaddig, amíg Kegyelmed a herceg Úr megfontolásai ellenére ellenkezőképpen 

nem rendeli. Az ő megfontolásai az alábbiak. Először, hogy néhány hónapja javasolta egy 

kegyes személy a Szent Hivatal Kongregációjának Az Aranymérleg betiltását vagy 

korrigálását, azzal vádolván, hogy dícséri Kopernikusz doktrínáját a Föld mozgásáról. Egy 

kardinális nyomban elrendelte a tájékozódást és a referálást ezügyben; szerencsére a 

végrehajtást Guevara atyára bízták, aki a teatinusok egyik féleségének generálisa, azoké, akik 

úgy hiszem Kisebb Testvéreknek hívják magukat, és aki aztán Franciaországba ment a 

Kardinális legátus úrral. Ő aztán tüzetesen elolvasta a művet, és mivel neki igen tetszett, 

erősen dícsérte, sőt, dicsőítette a mondott kardinálisnak, és egyébként is papírra vetett valami 

védelem-félét, miszerint a mozgás ama doktrínája, amennyiben éppenséggel tartatott volna is, 

néki nem tűnik fel kiátkozandónak: és ezzel az ügy egyelőre nyugovóra jutott. Mármost 

nélkülözvén a támogatást, amire a mondott kardinális jelenlétében számítani lehetne, nem 

kéne vállalni az esetleges megtorlás kockázatát, hiszen az Ingoli-levélben Kopernikusz 

véleménye kinyilvánítottan (exprofesso) védetik, és jóllehet világosan meg van mondva, hogy 

egy fölsőbb megvilágosítás által hamisnak találtatott, a kevéssé egyenesek nem fogják elhinni, 

és újból nyüzsögnének. És hát nélkülözvén a távollévő Barberini kardinális úr védelmét, és 

továbbá ellenként tudva egy másik principális nagyurat, aki egyszer nem volt hajlandó védeni, 

és továbbá a Mi Urunk ezekkel a roppant fárasztó háborús zavarokkal lévén elfoglalva nem 

szólhatna nekik, és bizonyosan a barátok döntésére és értesülésére maradna. Mindezen 

okokból jónak látszott, mint mondottam, felfüggeszteni és egy kicsit szunnyadni hagyni a 

kérdést, inkább mintsem kihívni ezeket az üldöztetéseket és védekezésre kényszerülni azok 

ellen, akik szabadon osztanak csapásokat. Közben az idő segíthet az ügynek.”* „Ez az 

értesítés és tanács–írja Drake–Galileit arra indította, hogy egyidőre hagyja abba a Dialógus 

munkálatait.”* Megjegyzi továbbá Drake, hogy persze a vád, miszerint Galilei Az 

Aranymérlegben a kopernikánizmust dícsérte, hamis; és úgy véli, hogy Scheiner rejtőzhet a 

„kegyes személy” megett.*  

Galilei nagy tisztelője és Guiducci személy szerinti patrónusa, Francesco Barberini 

pápai legátusként Párizsba távozott, a pápát leköti a háborús készülődés Genova és Valtellina 

ellen, Az Aranymérleget feljelentették az Inkvizíciónál: jobb most elő nem hozakodni olyan 

veszedelmes és magos pártfogókra szoruló témákkal, mint a kopernikánizmus. Guiducci nem 

is adta oda Galilei levelét Ingolinak, a névleges címzettnek. Várjunk kedvezőbb időkre. De 

csakugyan kopernikánizmus vádjával jelentették fel Az Aranymérleget? Hiszen ami keveset a 

könyv Kopernikuszról mond, azt kifejezetten elítélőleg teszi.* Az Ingoli-levél persze más 

kérdés, ott Kopernikusz doktrínája „exprofesso” védetik. Guiducci ennek a levélnek a 

terjesztéséért volt felelős, nyilvánvaló hát, hogy a kopernikánizmus vádjának a lehetősége 

miatt izgult. Hallott valamit másod- vagy harmadkézből,* hogy feljelentették Az 

Aranymérleget, de a vizsgáló teológus a „mozgás” doktrínáját úgy, ahogyan az a könyvben 

szerepel, semmiképpen sem tartotta kiátkozandónak.* Természetes, hogy nyomban a Föld 

mozgásának a doktrínájára gondolt, hiszen neki – az Ingoli-levél miatt – ez okozott fejfájást. 

De hátha a vizsgáló Giovanni di Guevara jelentésében – és így persze a feljelentésben – 

egyáltalában nem is a Föld mozgásáról, hanem valami egészen másfajta „mozgásról” volt 

szó?* Hiszen Guiducci levele – állapította meg Redondi gondos újraolvasás és értelmezés után 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


– egyébként is hemzseg a pontatlanságoktól és kétértelműségektől, miért pont ez az értesülés 

lenne megbízható? Redondi tehát elkezdte kerestetni Guevara jelentését a Szent Hivatal 

levéltárában. Talált is a levéltáros egy „G3” jelzéssel ellátott iratot Az Aranymérleggel 

kapcsolatban, ez azonban nem Guevara jelentése volt, hanem – maga a névtelen feljelentés!*  

De ki lehetett a névtelen feljelentő? Vizsgáljuk meg először alaposan magát a 

feljelentést, javasolja Redondi. Láthatóan teológustól ered, a Tridenti Zsinat szigorú 

szellemében fogant. Az oltáriszentség Tridentben lerögzített dogmája szerint amikor a pap 

megszenteli az ostyát és a bort, az átváltozik Krisztus valódi testévé és vérévé isteni csoda 

folytán, és semmi sem marad benne a kenyér és a bor eredeti anyagából, noha színe, szaga, 

melege, íze, tapintása változatlan marad. Azt állítani, hogy a megszentelés után akármilyen 

kevés megmaradt a kenyér és a bor eredeti anyagából, a legnagyobb eretnekség és anatémával 

sújtandó. Márpedig ha a szín, hő, íz, szag csupán nevek azoknak a tapasztalatoknak a 

kifejezésére, amelyeket érzékszerveinkben az anyagi részecskék váltanak ki – amint Az 

Aranymérleg állítja –, akkor változatlanságukból nyilván az következik, hogy változatlanul 

maradtak az őket előidéző anyagi részecskék is, tehát a kenyér és a bor anyaga. De tegyük fel, 

hogy Galilei elfogadja az oltáriszentség dogmáját. Ekkor föl kell tételeznie, hogy a kenyér és 

a bor egész anyaga eltűnik, amiből viszont az atomos fölfogás szerint az következik, hogy a 

tulajdonságaik is eltűnnek. Kiút nincsen, a mozgó atomokból álló anyag tanítása eretnek 

tanítás.* Az érvelés kétségkívül a jezsuiták teológiai filozófiájára utal, és szinte szórul-szóra 

megismétlődik néhány év múlva Grassi atyának Az Aranymérlegre írt válaszában.*  

Lassan írta Grassi atya ezt a könyvet, sőt eleinte úgy tett, mintha egyáltalában nem is 

kívánna válaszolni Galileinek. A gyanútlan Guiducci barátságába férkőzött, nem győzte 

hangsúlyozni, hogy mennyire tiszteli és csodálja Galileit, még azt is elhitette Guiduccival, 

hogy nem irtózik többé a Föld mozgásának gondolatától,* s közben szép sorjában kiszedte 

belőle, hogy a mester írja az árapályról szóló nagy dialógusát, Kopernikusz és Ptolemaiosz 

doktrínáinak a szembesítésére. Guiducci, akit Galilei azzal a reménnyel hagyott Rómában, 

hogy ki fogja kémlelni a jezsuiták cselvetéseit, maga esett az effélében sokkalta járatosabb 

jezsuiták csapdájába.* Galilei persze igyekezett másoktól is tájékozódni; kisvártatva pedig 

maga Grassi is kezdte „kiszivárogtatni”, hogy méltó válaszban fog ám lesújtani Az 

Aranymérlegre. A könyv 1626-ban jelent meg Ratio ponderum Librae et Simbellae (A Mérleg 

és az Aranymérleg súlyának rációja)* címen, Grassi másik könyvéhez hasonlóan úgyszintén 

Lothario Sarsi álnév alatt, Francesco Boncompagni nápolyi érseknek ajánlva, aki a Barberini-

pápa francia nyitásával cseppet sem rokonszenvező szigorú spanyol vonal fő képviselője volt. 

A következő évben azután második kiadás jelent meg Boncompagni kardinális városában, a 

nápolyi egyházi hatóságok és főleg a jezsuiták jóváhagyásának feltüntetésével. Galileit az 

első, félig titkos párizsi kiadás nem ijesztette meg, hiszen tekintélye nem versenyezhetett Az 

Aranymérleg szabályos egyházi „imprimátum”-ával, kivált hogy a könyv magának a pápának 

a védnöksége alá helyeztetett.* Az egyházilag szabályosan jóváhagyott második kiadás hírére 

azonban aggódni kezdett, és nem elégedett meg vele, hogy mérges széljegyzetekkel látta el az 

első kiadásban az eretnekségre utaló gyanusításokat. Ismételten sürgette Castellit, hogy 

tudakolja meg Riccardi atya véleményét. „Beszéltem – írja a derék Don Benedetto 1628. 

február 26-án – Ascanio Piccolomini őurasága jelenlétében Monstrum Atyával, sürgetve őt, 

hogy közölje véleményét Sarsi támadásáról: azt mondotta, hogy Kegyelmed nézetei 

semmiképpen sem ellenkeztek a Hittel, lévén egyszerűen filozofikusak, és ő Kegyelmed 

szolgálatjára fog állani mindenben, amiben csak kívánja, de megjelenni nem akar, épp hogy 

szolgálhasson minden alkalommal, ami zavaróként adódhat a Szent Hivatal Törvényszékén, 

ahol ő kvalifikátor, mert ha elébb nyilatkozna, akkor azután már nem beszélhetne; elbeszélte 

még, hogy Kegyelmed miatt egy kis fecsegést kellett eltűrnie testvéreitől: és összegzésképpen 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


oda lyukadt ki, hogy teljességgel a Kegyelmed híve, és hogy ha érdeklődött volna, kivált 

pedig a kételyekben, amelyekre válaszra várt, azokat ő megoldotta volna. Mindenben várja a 

parancsait.”* Monstrum Atya tehát, aki oly lelkesen hagyta jóvá – feltehetően felettesei 

tetszését keresve – Az Aranymérleget, változatlan készséggel áll Galilei úr szolgálatjára, de 

nyilvánosan nem hajlandó nyilatkozni. Nyilvánvalóan várja, miként fordul az erők 

egyensúlya. Egyelőre még a reform híveinek látszik kedvezni. De Monstrum Atya veszélyt 

szimatolt; a Szent Hivatal kvalifikátoraként meglehet hallhatott a névtelen följelentésről; tán 

azt is gyaníthatta, hogy Grassi vagy legalábbis a jezsuita rend rejtőzik – vagy tán nem is olyan 

nagyon rejtőzik – mögötte?*  

A feljelentésről a Szent Hivatalon kívül senki nem tudott, eljárás nem indult, ügyirat 

nem lett belőle. Sarsi mérges támadását Az Aranymérleg ellen Galilei előkelő római barátai 

nem találták veszedelmesnek.* Azt tanácsolták Galileinek, hogy ne törődjék vele, válaszra a 

drága idejét ne vesztegesse, folytassa és fejezze be újabb nagy művét. Ciampoli és Cesi úgy 

ítélték meg, hogy a reform híveinek a befolyása egyre nő, a Hiúzok tekintélye és hatása 

erősödött, szinte még a jezsuiták fő fészkébe, a Collegio Romanoba is behatolni látszott. 

Hiszen legelőkelőbb és legreménydúsabb tanítványuk, Pietro Sforza–Pallavicino 1628 őszén 

nagy ünnepélyességgel megrendezett teológiai doktorátusán majdhogynem a Hiúzok 

szellemében értekezett az oltáriszentség tanáról.* A ragyogó szellemű ifjú márki szinte 

Cesarini örökébe látszott lépni, s a Hiúzok Akadémiája 1629 tavaszán büszkén és boldogan 

választotta tagjai sorába.* Új szelek fújtak Rómában, miért kellett volna tartani néhány maradi 

jezsuita vádaskodásától? Az új könyv lesz rá a méltó válasz, s egyben az új felfogás újabb, 

még Az Aranymérlegnél is nagyobb hatású terjesztője. A Hiúzok és Galilei – állapítja meg 

Redondi – lebecsülték a hagyomány erejét.* Kétségkívül, dehát ők nem a történész utólagos 

bölcsességével gondolkoztak, Galilei szép reményekkel s nagy erővel haladt a várva várt nagy 

mű befejezése felé. 

Nyugodtan dolgozott, hosszú élete során ritkán adódó békességben. A közeli Arcetri 

kicsi apácakolostorából Virginia leánya, azaz Maria Celeste nővér szerető gondoskodással 

vette körül. Szinte naponként érkeztek hosszabb-rövidebb levelei, a vidám szeretet apró és 

jókedvű jeleit varázsolva apja gondolatokba s gondokba merült feje köré. „A Kegyelmed által 

küldött citromokat – írja például 1628 tavaszán – kész örömmel elkészítem ízlésének 

megfelelően; de hogy limonádét és morzsát készíthessek, szükségem lenne két libra cukorra 

és – amennyiben ízlése szerint van – egy kis jó muskát-dióra. Nekem mindez sokba kerülne, 

mert pénznek meglehetősen szűkében vagyok, és ha úgy kívánja, hogy rozmaringvirággal 

készítsem, amit annyira szokott szeretni, küldhetne még több cukrot is.”* S utóiratban 

megjegyzi, hogy a cukorral siessen ám, mert a citromok hamar romlanak, s hogy van még 

más kívánsága is, de azt majd szóban adja elő. Galilei, hacsak tehette, elsétált a zárdába, ahol 

nem ünnepelt tudósként, hanem Maria nővér apjaként fogadták, hisz Maria Celeste nővér az 

elzárt kis világ jó szelleme, mindig segítségre kész üdvöskéje volt. Jóság, kedvesség, bájos 

humor sugárzik leveleiből. És a levelekből egészen más Galilei-arc tekint reánk, mint amit a 

biográfiák – s a hivatalos portrék – többsége mutat. „Kegyelmed nagylelkűsége és 

szeretetrevalósága – olvashatjuk például 1628. április 10-i levelében, amit nyilvánvalóan egy 

elveszett levélre való célzással kezd – semmiképpen sem tűri az összehasonlítást Papazzoni 

fukarságával, sokkal inkább hasonlítható (amennyiben lennének megfelelő erők a lélekre) 

Nagy Sándoréhoz; vagy jobban mondva, amennyiben engem illet, pelikánhoz hasonlítanám 

Kegyelmedet, amely önnön szájából táplálja kicsinyeit. Kegyelmed is, hogy kedves leánykái 

kívánságainak eleget tegyen, nem sajnálja önmagát megfosztani szükségleteitől. Nem kell-é 

hát annál kevésbé kétlenem, hogy gondot okoz a gondolat, hogy 3 vagy 4 libra cukrot kell 

nekem küldenie, a küldött citromok feldolgozása végett? Semmitől annyira nem félek, mint 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


ettől a gondolattól, és nyugtalanít, hogy erőltetésemmel netán egy kis szívdobogást okoztam, s 

meg lévén győződve erről késlekedtem a válasszal. Ezen kívül meglepetést okozván (amiről 

még majd csomó írnivalóm lesz) az orvos, akit a már néhány napja betegeskedő 

Maestránkhoz hívtam ki, úgy illett, hogy segítsek a maestrának s azután még három 

megbetegedettnek, lehetetlen volt tehát ezidáig eleget tennem kötelességemnek, bizony ebben 

az elfoglaltságban nem volt szabad megbíznom bárkit magam helyett. Bocsássa hát meg 

Kegyelmed a késlekedést, és kérem kegyeskedjék nekem elküldeni (a mondott maestrám 

számára) azt a kis palackocskát teli a házi borával; elég az hozzá, hogy ne legyen limonádé, 

mert hát az orvos eltiltotta, és a mi borunk a zárdában meglehetősen nyers.”*  

Maria Celeste nővéren keresztül a munkájába merült tudós bevonódott egy kicsi zárt 

közösség egyszerű emberi dolgaiba; s a híres nagy ember, aki hercegek és fejedelmek 

dícséretéhez és udvarlásához szokhatott hozzá, szemmel láthatóan megbecsülte ezeknek a 

szegény egyszerű apácáknak a háláját, s örömest teljesítette apró kívánságaikat. Tudta, hogy 

van a világon egy hely, ahol szívrepesve várják s mindig igaz örömmel fogadják. „Csakugyan 

azt hiszem – írja 1628. március 4-én Maria nővér –, hogy az apai szeretet kicsit 

megcsökkenhetett leánykái iránt rossz szokásaik és viselkedésük miatt; megerősít ebben a 

hitemben néhány Kegyelmedtől származó jel; úgy látom, mintha bizonyos tekintetben 

gyorsan csökkenne az a szíves szeretet, amit irántunk mutatott, hiszen nem látogatott meg már 

három hónapja, ami nekünk teljes három esztendő, és méghozzá egyetlen sort sem írt soha, 

hogy helyreállott-é már az egészsége. Alaposan megvizsgáltam magamat, hogy miféle hibával 

érdemelhettem meg ezt a büntetést, és csupán egyetlen (bár szándékomon kívüli) hibára 

bukkantam: éspedig valami hanyagságra vagy gondatlanságra, amennyiben nincsen meg 

bennem az az igyekezet, amit kötelességemnek kívánok, hogy tudniillik minél gyakrabban 

meglátogassam és köszöntsem leveleimmel; ez a hiányosságom, amit egyébként sok más 

kísér, elegendő a viszonzásától való félelem felkeltésére bennem, pedig meglehet nem is 

annyira hibának kell tulajdonítani, mint inkább az erő fogyatékosságának, mivel folytonos 

gyengélkedésem meggátolt mindennémű tevékenységben, és már több mint egy hónapja 

olyan fejfájások gyötörtek, hogy se éjjelem, se nappalom nem volt. Amint ezek Istennek hála 

enyhültek, nyomban tollat ragadtam, hogy megírjam ezt a hosszú panaszkodást, amely, 

farsang ideje lévén, annál is inkább tréfának mondható. A lényeg az, hogy tudja Kegyelmed, 

viszontlátni óhajtjuk, mihelyst az idő engedi; küldök addig is néhány ruhát, amit adakozásból 

kaptam, kissé elavultak, jónéhány napot töltöttem abban a reményben, hogy divatossá tegyem 

őket. A báli ruhák Annamáriának és testvérkéinek vannak.”*  

Ezidőtájt Galilei általában elhanyagolta a levelezését; Bonaventura Cavalieri is arról 

panaszkodik, hogy egyetlen betű nem sok, annyi választ se kapott a levelére, s fél is zavarni 

„végtelen elfoglaltságában”.* Ez a végtelen elfoglaltság a Dialógus az árapályról befejezése 

volt; 1629 karácsonyának estéjén jelentette Cesinek, hogy lényegében készen van a nagy 

munkával, csupán az ünnepélyes bevezetés és a dialógus indítása hiányzik; „ezek azonban – 

írja – már inkább retorikus és poétikus, mintsem tudományos ügyek; azt szeretném, hogy egy 

kis szellem és báj legyen bennük.”* Szellem és báj élteti az egész Dialogot, s ezen túl valami 

közvetlenség és egyszerűség, a kicsi dolgok megbecsülni tudása és a valóság tisztelete. Ezt 

pedig nem utolsó sorban Maria Celeste nővér törődő szeretetének és kedvességének 

köszönheti; az ő végtelen figyelmessége szőtte imádott apja köré az élet tényleges 

apróságaiból azt a finom valóság-hálót, ami ott tündököl a Dialogo mégoly elvont érvelésein 

is. Simplicio megrögzött, ám kedves korlátoltságán érződik, ahogyan az 

arisztoteliánizmusában megátalkodott, de amúgy derék Papazzoniról, a pisai filozófusról 

tréfálkozhatott apa és leánya.*  

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


1630 januárjában felolvasták a Dialogo kész kéziratát Pisában Niccolò Cini 

kanonoknál, mindenki nagy tetszésére és bámulatára, értesít róla Aggiunti.* De már 

februárban arról számol be Castelli, hogy Barberini kardinális kifogásolta Galilei árapály-

értelmezését a Föld kettős mozgásával, hiszen ezáltal a Föld egy egyszerű csillag lenne 

csupán, s ez ellentmond a teológusoknak.* Francesco Niccolini, az új toszkán követ is úgy 

vélekedett, hogy nehézségekkel fog járni a könyv kiadása. Híre járt, hogy a Dialogo 

sokmindenben ellenkezik a jezsuiták véleményével. De Galilei római barátai bizakodtak. Az 

időközben palotamesterré, azaz afféle főcenzorrá elérukkolt Riccardi atyát Galilei nagy 

híveként ismerték és egyébként is Niccolini rokona volt, a mindig bizakodó Castelli pedig 

lelkesen mesélte, hogy amikor Campanella, aki kopernikánussága ellenére a pápa 

főasztrológusa volt, jelentette a pápának, hogy Németországban sok újonnan megtért 

protestáns mennyire fel volt háborodva, mihelyst Kopernikusz 1616-os betiltásáról értesült, 

őszentsége szószerint imígyen válaszolt: „Ez sohasem a mi szándékunk volt és ha rajtunk 

állott volna, az a rendelet sohasem lát napvilágot.”* Castellihez hasonlóan a pápa kegyeiben 

egyre magosabbra hágó Ciampoli is úgy vélekedett, hogy ami nehézség netán akadhatna, az 

Galilei személyes jelenlétével könnyen leküzdhető. Ő tehát felkerekedett, s 1630. május 3-án 

megérkezett Rómába.*  

Akárcsak legutóbb, most is a Toszkán Követség palotájában lakott. De most nem a 

gyanakvó és morcos Piero Guicciardini a követ, hanem Francesco Niccolini, aki bájos 

feleségével, Caterina Riccardival – a Padre Mostro unokahúgával – együtt Galilei nagy 

tisztelője és lelkes híve volt. Cosimo nagyherceg még 1621 februárjában meghalt; fia, 

Ferdinando követte a trónon; 1630-ban már ő is húsz esztendős ifjú, s apjához hasonlóan nagy 

kedvelője az új természettudományoknak, tisztelője Galileinek. A pápa most is kegyesen 

fogadta Galileit, Barberini kardinális nevetve nyilatkozott az ellene szőtt intrikákról és 

pletykákról Michelangelo Buonarottinak,* s barátsága jeléül ebédre hívta Galileit.* A Padre 

Mostro, aki alig győzte hangsúlyozni Galilei iránti tiszteletét, maga matematikai témákhoz 

nem értvén, kiadta a könyv átnézését rendtársának, Raffaello Visconti atyának,* akivel Galilei 

személyesen is találkozott Orazio Morandinál a Vallambrosoi rend generálisánál, Antonio és 

Giovanni de'Medici barátjánál. A készséges és szíves Visconti semmi lényegeset nem 

kifogásolt a kéziratban, s mindjárt meg is állapodtak holmi kisebb változtatásokban. Minden a 

legnagyobb rendben látszik haladni – jelenthette haza Firenzébe a derék Niccolini. Úgyhogy 

Galilei nem is látta sok értelmét hosszasan a nyári Róma „egészségtelen levegőjét” szívni; 

már június végén hazautazott.* Úgy tervezte, hogy ősszel majd visszatér a kívánt új előszóval 

s befejezéssel. Az új könyvet, akár a két előzőt, Ciampoli és Cesi gondoskodására kívánta 

bízni, hogy a Hiúzok Akadémiájának címerével és kiadásában jelentessék meg. Ekkor 

azonban közbeszólt a sors. 

1630 augusztus elsején rövid betegség után váratlanul elhunyt Cesi herceg.* Mintha 

csak megérezte volna, hogy Cesi nélkül könnyen elakadhat a könyv ügye, Galilei már 

betegségének hírére kérte genovai barátját, Giovanni Battista Ballianit, érdeklődne ottani 

nyomdai lehetőségek felől. „A múlt hónapokban – írja a zárt csőben fennmaradó vízoszlop 

kérdését tárgyaló hosszú levél végén – Rómában tartózkodtam, a Párbeszédek 

engedélyeztetése végett, amelyeket a 2 legnagyobb rendszer, a ptolemaioszi és a kopernikuszi 

vizsgálatáról írok az árapály tükrében; és végül legyőzvén némely nehézséget 

engedélyeztettem és aláírattam a tisztelendő Padre Mostroval, a Szent Palota Mesterével; és 

ha más idők járnának, ott maradtam volna kinyomtatni, vagy pedig Cesi herceg 

őkegyelmességének a kezében hagytam volna, hogy viselje gondját, mint más műveimmel is 

tette. Ámde őkegyelmessége gyengélkedik, s ami még rosszabb, most hallom, hogy a végét 

járja. Ezért itteni nyomtatási lehetőséget kerestem, de itt se betűk, se szedők nincsenek, és a 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


szeszélyes idők nem engedik meg Velencére gondolnom. Legyen szíves hát Kegyelmed 

megírni, hogyan állanak e tekintetben ottan a dolgok, hogy valamiféle döntésre juthassak.”*  

Az idő csakugyan szeszélyesre és zordra fordult. Egész Észak–Itáliában szörnyű pestis 

dúlt, Milánóban százával feküdtek temetetlenül a halottak, s a kór már Toszkánára is átterjedt. 

Az európai nagy háború hullámai átcsaptak az Alpokon. II. Ferdinánd császár ezidáig 

többnyire győztes generálisait sorra visszavonulásra kényszerítették a protestáns hadak, Észak 

Csillaga, Gusztáv Adolf svéd király megállíthatatlanul tört előre az evangélikus hit nevében. 

II. Ferdinánd császár nehezedő helyzetében egyre mérgesebben és hangosabban 

elégedetlenkedett VIII. Orbán langyos magatartása miatt: azt kívánta, hogy a pápa sújtsa 

átokkal mindazokat a katolikusokat, akik a nagy küzdelemben nem hajlandók határozottan a 

Habsburgok ügye mellé állani, vagy éppen az ellenséggel paktálnak, mint Richelieu bíboros. 

És Ferdinánd óhaja mellett ott állott Itáliában félelmetes hatalmával és kincseivel a spanyol 

király. És ott voltak mindenütt az ő rendíthetetlen hadseregükként a jezsuiták. VIII. Orbán 

óvatos egyensúlyozó politikája törékeny papírcsónakként lebegett a nagy európai háború 

hullámain. Mindinkább kezdett kiderülni, hogy a távoli francia szövetséges nemigen 

ellensúlyozhatja a jelenlévő spanyol hatalom nyomását. Látta-é a pápa vagy se, hogy merész 

terve független itáliai hatalom összekovácsolására merő ábránd? Mindigis egy erős, független 

állam korlátlan uralkodója szeretett volna lenni a francia vagy az angol királyság mintájára, s 

egyre inkább rá kellett jöjjön, hogy elődeihez hasonlóan ő is csak a hagyományaival kötött 

Egyház világi hatalmasságoktól függő feje. És elébb-utóbb rá kellett jönnie, hogy lebecsülte a 

hagyomány erejét. Rómában máris intrikáltak ellene. Hírek kaptak lábra közeli haláláról, amit 

állítólag asztrológusok jósoltak meg. Még Galileit is megpróbálta gyanúba hozni a 

bizonytalan helyről induló pletyka. Ezt a képtelen vádat persze nem volt nehéz kivédeni, de a 

Szent Inkvizíció mágikus praktikák és eretnekség vádjával letartóztatott egy római főpapot, 

Orazio Morandit, aki azután a Szent Hivatal börtönében halt meg, ítélet nélkül és titokzatos 

körülmények közepette. Morandi Galilei nagy tisztelője volt, az ő házában találkozott a tudós 

római útján cenzorával, Visconti atyával. „Ami Don Orazio atya érdekeit illeti – számol be 

1630. augusztus 24-én Galileinek Castelli –, csak annyit tudok, hogy az ügyek a legnagyobb 

titokban folynak és semmiképpen sem hiszem, hogy akár jót, akár rosszat állíthatnánk. A 

közvélemény másként ítél: sokan nagy veszélyt gyanítanak, mások úgy vélik, hogy jóra 

fordulnak a dolgok. Ami engem illet, nem tudom, mit higgyek: annyi mindenesetre 

kétségkívül igaz, hogy a Patrónusok a legjobb indulattal vannak.” A Patrónusok: azaz a pápa 

és Francesco Barberini kardinális jóindulatának azonban meglehettek a határai, mert a mindig 

derűlátó Don Benedetto most a könyvvel kapcsolatban óvatosságra int: „Több 

figyelemreméltó okból, amelyeket – írja – jelenleg nem kívánok a papírra bízni azonkívül, 

hogy Cesi herceg úr az örök dicsőségbe távozván hiányzik ebből az életből, úgy hiszem, az 

lenne jó, ha illusztris Kegyelmed a könyvét ott Firenzében nyomtatná ki, éspedig mielébb. 

Beszéltem Visconti atyával, hogy lenne-é valami akadálya ennek; azt válaszolta, hogy 

semmiféle akadálya sincsen, és erősen óhajtja, hogy napvilágot lásson ez a mű.”*  

Ez volt Galileinek magának is a szándéka, s nyomban el is indította az ügyet. A római 

„imprimatur” alá már szeptember elején megszerezte a firenzei vikáriusét és a főinkvizítorét. 

Ahhoz azonban, hogy Firenzében indulhasson meg a munka, Róma új engedélyére volt 

szükség. És a Padre Mostro – tán érezvén az idők változását – akadékoskodott. Úgy egyeztek 

meg, hogy ősszel újból megjelenik Rómában Galilei, és mégegyszer mindent gondosan 

átnéznek. S ha már nem jön, küldje el legalább a könyvet. De Galilei nem akarta többé kiadni 

a kezéből a művét. A terjedő pestisre hivatkozott, a szigorú védelmi előírásokra, füstölésekre 

miegyebekre, amik miatt még közönséges levelek küldése is csaknem lehetetlenné vált, 

nemhogy ilyen vaskos kéziratoké. Elégedjék meg a palotamester az előszó és az új befejezés 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


elküldésével, írja át, ahogyan akarja, ő mindenbe beleegyezik. S megkérte Caterina Niccolinit, 

hogy járjon közben az unokabátyjánál. „Megpróbáltam – írja a követné 1630. október 19-én – 

Kegyelmed kívánsága és parancsa szerint eljárni a Palotamesternél. És hogy a közepén 

kezdjem, azt mondhatom, hogy ő, mint rendesen, valóban teljesen szolgálatjára áll, amiben 

csak tud, s azt mondja, hogy megelégszik vele, ha Kegyelmed nem küldi az egész könyvet 

újraátnézésre, csupán az előszót és a befejezést; azzal a feltétellel azonban, hogy ellenőrizze a 

könyvet ott Firenzében egy teológus atya az ő rendjéből, aki járatos a könyvek ellenőrzésében 

és akit ottani felettesei erre a célra alkalmazni szoktak.”* Mindjárt ajánlotta is egy megbízható 

rendtársát, de amikor Galilei barátai egy másik dominikánus, Iacinto Stefani kinevezését 

kérték, abba is beleegyezett. Csak éppen a formális engedélyt halogatta a nyomtatás 

megkezdéséhez. Pedig Stefani – aki a helyi inkvizíció szakértője volt – még Viscontinál is 

megnyugtatóbban vélekedett a könyvről. Csupán jelentéktelen javításokat javasolt, s 

valósággal könnyekig meghatotta a nagy tudós alázata, ahogyan mindenben alávetette magát 

az Egyház hivatalos vélekedésének. Riccardi azonban nem hatódott meg és nem engedett 

semmiféle sürgetésnek, még a régen elküldött előszót és befejezést se javította ki és küldte 

vissza, amint pedig erősen ígérte. Végül Galilei 1631 tavaszán hosszú és elkeseredett levelet 

írt a Nagyherceg miniszterének, Andrea Ciolinak, részletesen elpanaszolva a történteket. „A 

mű áll a sarokban, az életem – összegezi keserveit – elfogy, és én szüntelen gyötrődésben 

töltöm.” Kéri azért a miniszter segítségét, hogy még életében megtudhassa, mi következik 

nehéz és hosszú fáradozásaiból.* A miniszter azon nyomban írt is Niccolininek Rómába, hogy 

közölje a palotamesterrel, a Nagyherceg határozott kívánsága, hogy ne késleltessék a könyv 

megjelenését. A ravasz Riccardi azzal mentegetőzött, hogy a késlekedésnek Galilei az oka, 

mert nem fogadta el az ő általa javasolt cenzort,* s aztán újból húzta-halogatta az engedély 

kiadását. Amint írta, elsősorban Galilei érdekében, akit olyan kiváló nagy úr támogat, mint a 

Nagyherceg. Stefani kétségkívül gondosan átnézte a könyvet, de nem ismerheti őszentsége 

szándékát, így nem is adhat érvényes engedélyt. S mivel a könyv a Nagyhercegnek ajánltatik, 

még az ő hírnevére is foltot ejtene, ha ne adj Isten valami helytelenül maradna benne, ha nem 

felelne meg mindenben őszentsége rendeletének. Azért lássa csak az elveket tartalmazó 

előszót s a befejezést, s azután meg fogja írni a firenzei inkvizítornak, hogy milyen feltételek 

mellett adja ki a nyomtatási engedélyt – írta Niccolininek 1631. április 25-én Riccardi.*  

Galileit egyáltalában nem nyugtatta meg Riccardi levele. Május 3-án újabb 

felháborodott beadvánnyal fordult a miniszterhez. Riccardi most nyilván ugyanazt a ravasz 

játékot kívánja velük játszani – véli –, amit vele már majd egy éve folytat. Hiszen az ő szájíze 

szerint megírt előszó már régen ott van nála, s ha nem tetszik, miért nem közli világosan, 

hogy mi a kifogása s mik őszentsége kívánságai? Hívjon össze őfelsége egy pártatlan 

bizottságot akikből csak akar, s megítélhetik, hogy mindkét inkvizítor, Visconti csakúgy mint 

Stefani, milyen jelentéktelen apróságokat tartott csupán javítandónak! „Egyébként is látván – 

írja –, hogy milyen alázattal és tisztelettel hajlok álmoknak, kiméráknak, tévedéseknek, 

szofizmáknak és hiúságoknak nevezni mindazokat az érveket és bizonyításokat, amelyek a 

felsőbbség által nem megengedhetőknek tartott véleményeket látszanak igazolni, meg fogja 

érteni, csakúgy mint a jelenlévők, mennyire igaz, amit állítok, hogy ebben a tekintetben 

sohasem volt más véleményem és szándékom, mint a Szent Egyház legszentebb és 

legtisztelendőbb atyáinak és Doktorainak.”*  

Cioli újra írt Niccolininek, hogy nagyon határozottan lépjen fel Riccardinál, s jelezze, 

hogy mostmár őfelsége türelmével játszik a további halogatással. A kívánt előszót és 

befejezést is újra elküldték neki, hogy ez se lehessen kifogás. Padre Mostronak, tetszett, nem 

tetszett, lépnie kellett. A firenzei főinkvizítornak május 24-én írt hosszú levélben részletesen 

elmagyarázta az egyébként már jól ismert és teljesített kívánalmakat: a kopernikánus álláspont 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


csak matematikai feltevésként szerepelhet, mint ami jól leírja a jelenségeket, és meg tudja 

válaszolni a tapasztalatból és a peripatetikus filozófiából felhozható ellenérveket. Hipotetikus 

igazságként szerepeljen tehát és ne abszolút igazságként. Éppen ezért őszentsége úgy véli, 

hogy cím és tárgy ne is utaljon az árapályra, hanem a kopernikánus rendszer pusztán 

matematikai jellegére.* Mindezek szigorúan figyelembe veendők. Ám amúgy – tette hozzá – 

„Tisztelendőséged tetszése szerint járhat el, és engedélyezheti vagy nem engedélyezheti a 

könyvet, függetlenül az én ellenőrzésemtől.” A ravasz Padre Mostro meglelte a biztonságos 

kibúvót, áthárította a felelősséget.* A Párbeszédek a két legnagyobb világrendszerről, a 

ptolemaiosziról és a kopernikusziról nyomtatása 1631 júniusában elkezdődhetett Firenzében, 

Giovanni Battista Landini nyomdájában. De az ellenőrzésre és kijavításra Rómába fölküldött 

nyomtatott előszót még külön ki kellett csikarnia a követnek a palotamesterből, pedig semmi 

különösebbet nem javított rajta, inkább csak azt jegyezte meg, hogy a befejezésnek egybe kell 

hangzania az előszóval, és kifejezésre kell jutnia benne őszentsége véleményének, hogy az 

emberi értelemnek el kell fogadnia Isten mindenhatóságának gondolatát, és nem szabad 

engednie a kísértésnek, hogy korlátok közé szorítsa az ő hatalmát. Galilei ezt a kívánságot is 

szó szerint teljesítette. A munka mostmár ütemesen haladt, s az első példányt 1632. február 

22-én átadhatták a Nagyhercegnek.* A járvány és a karantén miatt Rómába csak májusban 

érkeztek meg az első tiszteletpéldányok, a legelső Francesco Barberini kardinálisnak. 

Könyvárusi forgalomban itt ekkor még nem terjesztették a könyvet. Egyszer egy római 

könyvkereskedésben egy Sienából érkezett szerzetes dícsérni kezdte, hogy ennél 

nagyszerűbbet erről a kérdésről ő még nem olvasott. Elsápadt erre és reszketni kezdett egy 

épp ottan böngésző jezsuita, s rikácsolni kezdett, hogy tíz aranyscudót ad annak, aki 

megszerzi neki a könyvet, hogy mielébb megcáfolhassa. Christopher Scheiner volt,* Galilei 

régi ellensége, még a napfolt-vita idejéből. Megjelent neki is egy könyve épp egy esztendeje 

Rómában, hosszú napfolt-vizsgálatait foglalta össze. Orsini kardinális támogatásával adta ki a 

művet, éppen azért a Rosa Ursina címet adta neki, de a galileisták csak „Ursa Rosina” – 

Rozina medve – néven becézték. Nem volt pedig ez érdemtelen könyv, sok pontos és fontos 

megfigyelést tartalmazott, köztük olyat, amire Galilei is rájött, közölte is a Párbeszédekben. 

Fel is rótta neki később Scheiner, hogy híres könyvét a tőle „lopott” felfedezéssel díszítette. 

Tudhatta pedig jólértesült rendtársaitól, hogy a Rosa megjelenése idején a Párbeszédek 

kéziratát Galilei már rég lezárta. Az is igaz viszont, hogy Galilei sem ismerte el Scheiner 

érdemeit, az égvilágon mindent magának tulajdonított a napfoltok felfedezésében, s 

lekicsinylő gúnnyal beszélt szegény „Apellész”-ről. 

  

13. „Döntsd el magad”  

Nyugodtan elismerhette volna pedig a Párbeszédekben Galilei Scheiner érdemeit, 

hiszen egymástól független fölfedezéseikből merőben más következtetéseket vontak le. 

Jobban mondva Scheiner, amennyire csak tehette, kerülte a nagyobb jelentőségű 

következtetéseket, Galilei pedig a napfoltokat is fölsorakoztatja Kopernikusz rendszere 

mellett. 

A Párbeszédek harmadik napján, miután a három beszélgető, Salviati, Sagredo és 

Simplicio megtárgyalta, hogy mennyivel egyszerűbb a napközepű világrendszerben 

megmagyarázni a bolygók megfigyelhető helyzetváltozásait, mint a földközepűben, 

megismétlődik ez az egyszerűségre építő érvelés egy „másik új csodá”-val. 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


„A napfoltoknak, mint minden egyéb égi újdonságnak az első felfedezője és 

megfigyelője – folytatja fejtegetéseit Salviati – Hiúz-akadémikusunk volt. 1610-ben fedezte 

fel a napfoltokat, amikor még matematikát adott elő a Padovai Egyetemen; onnét ment be 

Velencébe és többeknek beszámolt róla, néhányan még ma is élnek közülük. A következő 

évben bemutatta őket sok nagyúrnak Rómában, amint megemlítette Marco Velsero augsburgi 

patríciushoz írt első levelében. Ő volt az első, aki a túl félénkeknek és túl óvatosaknak az egek 

változhatatlanságát valló véleményével szemben megállapította, hogy ezek a foltok anyagi 

természetűek és rövid időn belül keletkeznek és feloszlanak, helyüket tekintve pedig a Nap 

testével érintkeznek és körülötte keringenek; vagy helyesebben maga által a napgolyó által 

hordoztatva, amint saját középpontja körül nagyjából egy hónap alatt megfordul a térben, 

végzik körfordulásukat. Kezdetben úgy gondolta, hogy a Nap ezt a mozgását az ekliptika 

síkjára merőleges tengely körül végzi, ezt tanúsította, hogy a foltok által leírt ívek a 

napkorongon a mi szemünknek az ekliptika síkjával párhuzamos egyeneseknek látszanak.” 

Ilyen értelemben írt – részletezi Salviati – Akadémikusunk akkor is, amikor Apellész Welser 

által néki elküldött leveleire válaszolva kifejtette a napfoltokra vonatkozó megfigyeléseit és 

gondolatait. De miután már megjelent a napfoltokról szóló könyv, s ők barátaik unszolására 

Salviati Firenze környéki villájában, ahol vendégül látta Galileit, tovább folytatták az 

észleléseket, Salviati egyszercsak különös dolgot vett észre egy elég nagy és sűrű napfolt 

mozgásában, amint napról-napra pontosan követte a távcsővel papírra kirajzolva: nem 

egyenest írt le, hanem egy kissé meggörbült vonalat. „Ez arra késztetett, hogy időről-időre 

további megfigyeléseket végezzünk; ezek aztán bátor gondolatra ösztökéltek, amely hirtelen 

ötlött vendégem eszébe, s az alábbi szavakkal közölte velem: »Filippo, úgy látom én, hogy 

nagy következtetésekhez nyílik itt meg az út. Ugyanis ha a tengely, ami körül a Nap kering, 

nem merőlegesen áll az ekliptika síkjára, hanem valamilyen szög alatt hajlik hozzá, amint a 

most megfigyelt görbe pályájából gondolom, az olyan sejtést enged meg a Nap és a Föld 

helyzetére, amilyent egyebütt ilyen erősen és ilyen meggyőzően nem találunk, és nem is 

adódott ilyen eddig.« Ilyen nagy ígéret fölébresztette a kíváncsiságomat, s nyomban 

megkértem, hogy tárja fel világosan a gondolatát. Erre ő: »Tegyük hát föl, hogy a Föld egy év 

alatt megkerüli a Napot az ekliptikán, és ennek az ekliptikának a közepében helyezkedik el a 

Nap, amely nem az ekliptika síkjára merőleges tengely körül forog (amely egyúttal az évi 

mozgás tengelye is lenne), hanem az ekliptika síkjához szög alatt hajló tengely körül. Különös 

változásokkal járna ez, melyek nekünk a napfoltok látszólagos mozgásában jelentkeznének, 

feltéve, hogy a Nap eme tengelye egyazon hajlással az univerzum ugyanazon pontjának az 

irányába mutatna.«” Ekkor csupán évente kétszer látszanának a napfoltok egyenesen 

mozogni, máskor a napfoltok útja felfelé vagy lefelé domború ívet jelöl ki a napkorongon. 

A meglehetősen nehéz és elvont fejtegetéseket Sagredo megszakítja, hogy aztán 

Salviati ábrákkal kísérten közérthetően elmagyarázhassa, miért kell a napkorongon a napfolt-

pályáknak – az év két kivételes helyzetétől eltekintve – szükségképpen íveknek látszani, ha a 

Nap tengelye valamilyen szög alatt hajlik az ekliptika síkjához. A terjedelmes magyarázat 

lényege az, hogy – szemünk az ekliptika síkjában lévén – az év egyik felében nagyobb, másik 

felében kisebb részt kell látnunk a Nap északi félgömbjéből aszerint, hogy a naptengely 

északi pólusa felénk vagy tőlünk el irányul. A hosszú érvelés nagyon logikus, úgyhogy a 

végén Sagredo le is vonja a következtetést, hogy ez bizony erősen Ptolemaiosz és 

Arisztotelész ellen billenti a mérleget. 

„Lassabban, uram! – csattan fel nyomban Simplicio –, Te történetesen tán befejezettnek 

érezheted meggyőzésedet, azonban én, jóllehet nem vagyok teljesen birtokában a Salviati úr 

által előadott anyagnak, az én formára tekintő logikám szerint úgy találom, hogy az efféle 

érvelés nem jelenti a szükségképpeni igazságát a kopernikánus hipotézisnek, azaz a Nap 



állásának az Állatöv közepén és a Föld mozgásának a kerületén. Hiszen…” és itt Simplicio 

nagyon logikusan kifejti, hogy a napfoltok ívben hajló pályája ugyanolyan jól megérthető 

akkor is, ha a Nap kerüli meg egy év alatt a Földet, a lényeg csak az, hogy a tengely, amely 

körül sajátmagában forog, derékszögtől különböző szöget zárjon be az ekliptika síkjával. 

„Amíg be nem bizonyítjátok, hogy ez a jelenség nem magyarázható meg, ha a Nap mozog és 

a Föld áll, addig én el nem mozdulok attól a véleményemtől és hitemtől, hogy a Nap mozog 

és a Föld mozdulatlan.” 

Sagredo nyomban belátja Simplicio ellenvetésének jogosságát, Salviati pedig elismeri, 

hogy magyarázat adható ugyan a jelenségre álló Föld esetén is, ám ehhez nem elegendő a Nap 

saját tengelye körüli egyetlen mozgást feltételezni. Hiszen már a Nap évi mozgása is az 

ekliptikára merőleges tengely körül kell történjen, s ez nyilván nem lehet azonos irányú az 

ekliptikához hajló saját naptengellyel. Ott van azután a Nap napi mozgása, s még ez a három 

mozgás se elég, mert figyelembe kell venni egy nehezebben megérthető negyediket is, ennek 

a megértésével azonban Salviati meg sem próbálkozik, mert csak úgy remélhető, ha van már 

némi fogalma az embernek a Kopernikusz által a Földnek tulajdonított „harmadik mozgás”-

ról. „Mármost ha ezt az egymással annyira összeegyeztethetetlen négy mozgást (melyeket 

szükségképpen mind ugyanazon Napnak kell tulajdonítani) egyetlenegy igen egyszerűre lehet 

csökkenteni, amelyet a Napnak tulajdoníthatunk egy változhatatlan tengely körül, és nem kell 

az égvilágon semmit se újítani a földgolyónak tulajdonított mozgásokon, és így könnyen le 

lehet írni a napfoltok mozgásában tapasztalható oly különös jelenségeket: nos, akkor 

csakugyan kár lenne elzárkózni ettől a választástól. Ezidáig, Simplicio uram, barátunk és 

jómagam ennyit tudunk felhozni eme jelenség magyarázatára úgy, hogy Kopernikusz követői 

is és Ptolemaiosz követői is fenntarthassák véleményüket. Döntsd el magad, melyik érvelés 

győzi meg ítéletedet.” 

Így épül fel az egész Párbeszédek, ahogyan ez a kicsi és önmagában tán nem is 

túlságosan jelentős részlet. Minden egyes előkerülő téma esetében egyformán összeszedi a 

kopernikánus-galileista érveket meg az arisztoteliánus-ptolemaioszi érveket, s amikor elég jól 

megértette az olvasóval mindkét érvhalmazt, visszavonul és fölszólítja: döntsd el magad! 

Percig sem titkolja, hogy ő maga bonyolultabbnak és kevesebbet megmagyarázónak ítéli az 

arisztoteliánus-ptolemaioszi álláspontot, s gyakran hivatkozik a könyvben – mint itt is – saját 

régebbi felfedezéseire és véleményeire. De óvakodik még a látszatától is, hogy netán ez lenne 

az egyetlen elfogadható és abszolút helytálló vélemény, ez lenne az „igaz tudomány”. És nem 

holmi „taktikából” jár így el, egy negyven íves vaskos könyvet egyébként sem lehetne merő 

„taktikázással” ilyen elevenen és érdekesen végigírni, minduntalan kirína belőle a tettetés és a 

hazugság. Nyilván nem felejtette el Galilei az 1616-os határozatot, amire különben a pápa is 

emlékeztette: Kopernikusz rendszere csak matematikai hipotézisként tárgyalható. De azt nem 

tiltotta a határozat, hogy két egyformán jól és egyformán megnyerően ismertetett hipotézis 

közt az olvasóra bízza a választást: Döntsd el magad! Mert az csak afféle tudománytörténészi 

tanmese, hogy a „buta” Simplicio „képviseli” a könyvben maradian és könnyen 

megcáfolhatóan a peripatetikus nézeteket. Először is Simplicio egyáltalában nem ostoba. A 

modern matematikai érvelésekhez ugyan nem fűlik a foga, de az arisztotelészi logika keretei 

közt ugyancsak belevalóan érvel. Aztán meg nem is ő egyedül ismerteti Arisztotelész 

felfogását; mindjárt az első napon például Salviati fejtegeti nagy megértéssel Arisztotelész 

nézeteit. És Salviati sem tekinthető Galilei közvetlen „szószólójának”. Ha Galilei a saját 

nevében akar közölni valamit, akkor mindig mint „Akadémikusunk”-ra, a Hiúzok 

Akadémiájának tagjára hivatkozik magára, többnyire történeti részletek tisztázása vagy 

felfedezések elsőbbségének leszögezése végett. A Párbeszédek Salviatija pontosan olyan, 

mint a valóságos Filippo Salviati volt: végtelenül érdeklődő, nyílteszű, elfogulatlan, 



nagylelkű, türelmes, szerény (ami Galileiről nem éppen mondható el), mások véleményét 

mindig mérlegelni kész. És persze „Akadémikusunk” hűséges híve, mint a valóságos Filippo 

Salviati is volt, nemes szíve utolsó dobbanásáig. És Sagredo is pontosan olyan, amilyennek 

számos leveléből a valóságos Giovanfrancesco Sagredot ismerjük: józan, kritikus, megfontolt, 

takarékos elme, aki kétkedéssel fogad bármiféle elméletet és igencsak nehezen győzhető meg 

bármiről. Egyáltalában nem az a szerepe, hogy holmi „döntőbíróként” ítélkezzék Salviati és 

Simplicio között, ennél ő sokkal szkeptikusabb lélek, igazi sokat tapasztalt velencei kalmár, 

aki bölcsen tudja, hogy ha tán nem is minden, de nagyon sokminden lehetséges. Ő kizárólag a 

saját nevében és saját szakállára kételkedik, s nem enged lelkesen tovasiklani jelentéktelennek 

vélt apróságok felett. Tisztázni segít s mélyebben megérteni, és Galilei észjárásában éppen ez 

a kételkedésnek a feladata, nem mint a Descartes-éban, aki elvontan és meglehetősen 

dogmatikusan erre alapozza az egész filozófiáját. A Párbeszédek filozófiája ellenben a 

kíváncsi emberi elme szabadságára alapít: ismerj meg érveket s ellenérveket, s aztán dönts 

magad! Valamikor Galilei csakugyan azzal ülhetett neki a könyv írásának, hogy formálisan 

tiszteletben tartva az 1616-os dekrétumot, az idők kedvezőbbre fordulását kihasználva 

bebizonyítja a kopernikánus világrendszer igazságát. De aztán amikor egy gazdag tudós-élet 

tapasztalataiból mind bővebben ömlöttek érvek és ellenérvek, amikor a kor egész fizikai és 

csillagászati világképe, a szabadeséstől a bolygórendszer keletkezéséig és a mágnességtől a 

napfoltokig feliratkozni kívánkozott tanúskodásra, akkor a könyv túlnőtt eredeti célján és írni 

kezdte önmagát. Akár Dantét vagy Ariostot, Galileit is magával ragadta nagy műve arra a 

végeláthatatlan szellemi utazásra, ahol a voltaképpeni tárgy lassan szinte ürüggyé válik 

valami más és általánosabb eszme megtestesítésére. Ezt az eszmét persze nem könnyű, tán 

nem is lehet tételesen megfogalmazni, hisz épp azért kell kibontásához egy egész eposz vagy 

dialógus, a tényleges részletek bőséges felsorakoztatásával. De ahogyan Dante eposzából az 

Istenben önmagára találó lélek méltósága, úgy sugárzik a Párbeszédekből napjainkig az 

önnön lehetőségeire és felelősségére eszmélő emberi értelemé. A „dönts magad!” szépsége és 

vidám reménye. Galileinek egy kis civakodásért vagy tudóstársai ócsárlásáért sohasem kellett 

a szomszédba mennie, ám ezzel együtt mélységesen bízott az emberekben, az emberi 

értelemben, az érvek erejében. Olyan jóhiszemű lett volna hetven évesen, mint egy ártatlan 

gyermek? Tán épp ezért is ragaszkodott olyan megható és bensőséges szeretettel leánykája 

tiszta és egyszerű világához? Ki tudja. Annyi bizonyos, hogy mégcsak nem is gyanította, 

hogy a Párbeszédekből akár a legcsekélyebb baja származhatik. Legfeljebb tudós kollégái 

irigységére és bosszúságára gondolt, egy kis ártatlan kárörömmel. De az, hogy nagy barátai és 

addigi jóakarói megtagadják és tanai megtagadására kényszerítik, az még álmában se jutott 

eszébe, soha. Pedig nem kellett-é a Párbeszédek után szükségképpen térdre kényszeríteniük őt 

azoknak, akik hatalomféltésből vagy meggyőződésből úgy gondolták, hogy az ő kötelességük 

őrködni mások döntései és vélekedése felett? Mindenesetre a könyvet már 1632 júliusában 

betiltották. Július 25-én Riccardi írt a firenzei inkvizítornak, hogy őszentsége rendeletéből 

tartsák vissza a könyv még eladatlan példányait. De, teszi hozzá, „szelíden” járjanak el, azaz 

kerüljenek mindenféle botrányt. Nemsokára azután még a látszata is eltűnt mindenféle 

„szelídség”-nek. 

  

14. „Fortélyos félelem igazgat…”  

Egyelőre nem nagyon bánkódott Galilei a könyv letiltása miatt. Firenzében Landini 

raktárában a lefoglalók már egyetlen példányt se találtak, 1632 nyarának közepére, az első 

kiadás ezer példánya – nem kis szám ez az akkori mértékkel – már jórészt elkelt. Riccardi 

atya Galilei római megbízottjait, Filippo Magalottit is fölkereste, s fölszólította, hogy adja 



vissza a szétosztás végett kapott tiszteletpéldányokat. Magalotti azonban ekkorra már rég 

eleget tett megbízatásának, s nem volt mit beszolgáltatnia.* Kérdéseire pedig Szörnyeteg atya 

mindössze annyit mormolt nagy titokzatosan, hogy mindez Galilei úr érdekében történik. 

Mit tudhatott a bátornak és gerincesnek éppenséggel nem nevezhető dominikánus, mit 

nem, ma már aligha deríthető ki. Annyi azonban bizonyos, hogy a Galilei elleni nagy pör 

csöndben és rendkívül titkosan kezdődött. Már az különös, hogy az ilyenkor szokásos 

eljárással ellentétben nem a Szent Hivatal emelt vádat, hanem egy külön előzetes pápai 

bizottság jött létre ebből a célból, Francesco Barberini kardinális vezetésével, a pápához 

közelálló teológusokból.* Logikusnak látszott tehát a következtetés, hogy a pápa áll a pör 

kirobbantásának hátterében. Erre látszott utalni az is, hogy Riccardi nagy körülményesen 

valami olyasmit sejtetett a nála érdeklődő Magalottival, hogy Galilei borzasztóan 

„megsértette” Őszentségét, amikor három legmagasztosabb érve közül egyet – és miért „csak” 

egyet? – épp az „együgyű” Simplicio szájába adott. Szörnyeteg atya pletykáját azután egész 

napjainkig történeti tényként ismételték, holott már Magalotti figyelmeztette ott nyomban a 

ravasz dominikánust, hogy hiszen az Isten mindenhatóságára alapuló érvelést Salviati fejezi 

be,* okosan és kellő keresztény alázattal: „Csodálatos és igazán égi tanítás ez! Nagyszerűen 

egyezik azzal a másik isteni törvénnyel, amely megengedi ugyan, hogy kutassuk a világ 

szerkezetét, de mindig megtiltja, hogy kezének alkotását valóban áttekintsük; talán azért, 

hogy az emberi szellem tevékenysége el ne tompuljon és meg ne szűnjön.”* Nagyon ostoba 

embernek kellett volna lennie a pápának ahhoz, hogy ezen megsértődjék, hacsak nem akart 

mindenképpen megsértődni. De miért akart volna? Miért kellett a sértettet játszania?* Miért 

haragudott meg olyan engesztelhetetlenül szegény Galileire, hogy az ügyben szeptember 4-én 

nála megjelenő Niccolini kérdésére váratlan dühkitöréssel válaszolta: „Galilei oda 

merészkedett belépni, ahová nem kellett volna, mégpedig a legsúlyosabb és 

legveszedelmesebb kérdésekben, amelyek ezekben az időkben egyáltalában felhozhatók”. Azt 

feleltem – számol be másnap Niccolini Ciolinak –, hogy Galilei úr nem az ő embereinek 

jóváhagyása nélkül nyomtatott, és hogy én magam kaptam és küldtem ez ügyben az 

előszavakat. Erre ő ugyanazon felfortyanással válaszolta, hogy Galilei és Ciampoli átverték, 

és hogy kivált Ciampoli azt merészelte állítani, hogy Galilei úr mindenben úgy kíván eljárni, 

amint azt Őszentsége parancsolta és minden a legnagyobb rendben van, és ő csupán ennyit 

tudott, anélkül, hogy valaha is látta vagy olvasta volna a munkát; panaszkodott Ciampolira és 

a Palotamesterre, bár az utóbbi azt állítja, hogy őt is megkörnyékezték és szép szavakkal 

bírták rá a könyv aláírására, de aztán mások adták rá a firenzei nyomtatás engedélyét, anélkül, 

hogy figyelembe vették volna az inkvizítor előírta formulát és rátéve a mondott Palotamester 

nevét, aki mit sem tehetett a kinti nyomda esetében.”* A pápa dühe tehát Galileire és 

Ciampolira zúdult, a Palotamester kibújt a felelősség alól. Pedig ő maga nem is ítélte olyan 

súlyosnak a helyzetet mint a gazdája. Niccolininek legalábbis úgy nyilatkozott, hogy mégcsak 

betiltani se fogják valószínűleg a könyvet, csupán néhány valóban helytelen állítást kell majd 

törölni, illetve kijavítani.* A pápa ellenben azt mondotta, hogy a legenyhébb, ami történhet, a 

könyv betiltása, és köszönje meg Galilei, hogy nem rendelték a Szent Inkvizíció elébe, hanem 

egy külön teológus-bizottság foglalkozik az ügyével, holott nem érdemli meg a jóindulatot, 

hiszen becsapta. Még a nagyherceget is megfenyegette a mérges pápa: ne avatkozzék az 

ügybe, mert nem fog tisztességgel kikeverkőzni belőle.* Úgyhogy Niccolini azt tanácsolja, 

hogy ezentúl ne is tárgyaljanak magával a pápával, hanem csak a minisztereivel, elsősorban 

Barberini kardinálissal.*  

Barberini kardinális csakugyan jóindulatúnak mutatkozott, amikor Niccolini augusztus 

vége felé érdeklődött nála, bár a titoktartás kötelezettségére hivatkozva az égvilágon semmit 

sem mondott. „Néhány barátunktól úgy értesültem – végzi rövid jelentését augusztus 22-én a 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


követ –, hogy nem a betiltásra gondolnak, bár valóban kiigazítanak néhány kifejezést. 

Mindenesetre meg kell várnunk az eredményt.”*  

Nem kellett soká várni. Ugyanaz a Barberini kardinális, aki a különbizottság 

vezetőjeként Galilei iránti jóindulatát hangsúlyozta Niccolininek, alig egy hónap múlva már 

azt közli Giorgio Bolognettin, a firenzei nunciuson keresztül a Nagyherceggel, hogy 

matematikusa ügyét átadják az Inkvizíciónak. „Néhány gyanús passzus fedeztetvén fel Galilei 

műveiben – írja Barberini kardinális szeptember 25-én a pápai nunciusnak Firenzébe –, a Mi 

Urunk a Legkegyelmesebb Nagyhercegre való tekintettel úgy rendelkezett, hogy egy 

különleges bizottság vizsgálja meg ezeket, és nézze meg, hogy nem lehetne-é legalább azt 

elkerülni, hogy a Szent Hivatal Szent Kongregációja elé vitessék az ügy. A különbizottsági 

urak összesen öt alkalommal gyűltek össze, mindent alaposan megfontoltak, és úgy 

határoztak, hogy nem lehet az ügyet a Kongregáció elé nem vinni.”* De miért? Mi történhetett 

a különbizottságban, miféle vádak súlya alatt döntöttek végül úgy, hogy az agg tudóst, akiről 

tudván tudták, hogy a Nagyherceg mennyire a szívén viseli az ügyét, a félelmetes Szent 

Inkvizíció kezére juttatják? És mire kellett akkor az egész különbizottságosdi? A bizottság 

ülései a legnagyobb titokban zajlottak, az égvilágon semmi ki nem szivárgott a 

tárgyalásaikról. Pietro Redondi a nagy pört újraértelmező könyvében a különbizottságot 

joggal hasonlítja egy fekete dobozhoz, amelynek csupán a kimenete ismert: a vádak,* 

amelyekkel Galileit átadták az Inkvizíciónak. De nem próbálhatnánk meg valahogyan 

rekonstruálni a „bemenetet”? 

Barberini kardinális levelében Redondi föltűnőnek véli a többesszámot: „Néhány 

gyanús passzus fedeztetvén fel Galilei műveiben”. Miért műveiben? Mi ez? Elírás? Vagy – 

mivel a levél másolat – az írnok hibája? Hiszen a vád, amivel Galilei majd az Inkvizíció elé 

kerül, kizárólag a Párbeszédekre vonatkozik, s a kilenc vádpont közül is csak egyetlen, a 

kilencedik komoly: az 1616. február 26-i határozat kopernikánizmus elleni tilalmának 

megszegése. Miért beszél akkor Barberini kardinális „művek”-ről? Netán Az Aranymérlegre is 

gondolt? Csakugyan, Orazio Grassi a nagytekintélyű Collegio Romano jóváhagyásával és 

szinte nevében eretnekséggel vádolta ezt a könyvet, és Redondi az Inkvizíció levéltárában 

nyomára bukkant a könyv ellen beadott névtelen feljelentésnek, akár Grassi atya műve ez, 

akár sem. A jezsuita rendnek tehát régen bögyében volt Galilei, bár akkor, a reform 

„csodálatos lehetőségei”-nek reménydús napjaiban, semmit sem tudtak tenni ellene. Cesi 

herceg magos egyházi kapcsolatai, VIII. Orbán liberális politikája, az új francia orientáció, a 

Hiúzok növekvő tekintélye és befolyása, Ciampoli ügyes diplomáciája, s nem utolsó sorban 

Itália jótékony szélárnyékba-kerülése a húszas években pillanatnyilag valamiféle derült 

szellemi légkört teremtett, amely – láttuk – nemigen kedvezett a jezsuiták törekvéseinek és 

intrikáinak. Mostanra azonban minden megváltozott. Cesi meghalt, s nélküle a Hiúzok 

Akadémiája egyik napról a másikra minden befolyását elveszítette. A derék Ciampoli Cesi 

hallatlan tekintélye és támogatása nélkül jóformán semmire se mehetett diplomáciai 

ügyességével. De a legnagyobb veszély kívülről fenyegetett. A nagy európai háborúban 

kezdett egyre rosszabbul állani a Habsburgok szénája, s ők ennek megfelelően kezdték egyre 

rosszabb szemmel nézni a pápa feltűnő semlegességét. II. Ferdinánd császár mostmár 

nemcsak magában füstölgött miatta, hanem határozottan követelte a pápa nyílt fellépését az 

eretnekek ellen, az igaz ügy oldalán. És persze mindenben mellette álltak hűséges jezsuitái. 

Vagy tán helyesebb lenne úgy mondani, hogy felette? Hisz a császár buzgó tanítványukként 

mindenben a nagy rend szándékait követte, még ha ez nem is tűnt mindig szembe. A jezsuiták 

sosem szerették beavatatlanok orrára kötni a szándékaikat. A háttérből, titokban szerettek 

dolgozni, hogy aztán annál váratlanabbul és hatásosabban léphessenek porondra a kellő 

időben. 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Mint például 1631 nagypéntekjén Grassi atya, aki a Sixtus-kápolnában celebrált ünnepi 

misén – ez a nagypénteki prédikáció sok év óta a jezsuiták privilégiuma volt – szigorú hangon 

vonta felelősségre – a pápához fordulva – a „lagymatagságokat”: „Iszonyatos rombolás és 

irtózatos romlás miatt kell sírnunk, Boldogságos Atya. Az épületet, melyet saját kezével emelt 

az Isteni Bölcsesség, az Isten és az emberek közötti békesség ama örök templomát hitvány 

zsiványok lerombolták, elpusztították, földdel tették egyenlővé… És a Templom őrizői, új 

Lévitákként, mély álomban szunnyadnak. De fölébreszti már őket mélységes álmaikból a 

rettegés. A szentségek megszentségtelenítve, az oltárok lerombolva, a templom romokban: 

hová futhatunk, kérdezem, hová?”* „VIII. Orbán fülének – fűzi az idézethez Redondi – Grassi 

atya hideglelős prédikációja úgy hangozhatott, mint egyike ama számtalan 

felelősségrevonásnak, mellyel nem szűnt meg az utóbbi hónapokban zaklatni őt az Egyház 

kemény vonala.”* És a nyomás Gusztáv Adolf fegyvereinek győzelmével párhuzamosan 

egyre fokozódott. 1632 tavaszán a császár az északi ellenreformáció leghíresebb apostolát, a 

nagy Pázmány Pétert küldötte Rómába, hogy állásfoglalásra és pénzsegélyre bírja rá a pápát. 

1632. március 8-án pedig a pápai konzisztórium – a legfelsőbb egyháztanács – ülésén a 

spanyol párt feje, Gaspare Borgia kardinális nyíltan megtámadta a pápát, szemére hányta 

titkos szövetségét a svéd királlyal, és a spanyol király nevében követelte, hogy nyomban 

szakítson meg minden kapcsolatot franciákkal és eretnekekkel, és álljon határozottan az 

Egyház, azaz a Habsburgok oldalára a nagy küzdelemben. Orbán dühösen megszakította az 

ülést, de a kardinálisok körülvették Borgiát, akinek még maradt annyi ideje, hogy a 

memorandum kinyomtatott szövegét kiossza közöttük. A botrány híre egész Európát bejárta, a 

pápa felháborodottan tiltakozott Madridnál, száműzte Ludovico Ludovisi kardinálist, aki őt 

nyíltan az eretnekek támogatójának nevezte, de Borgia kardinálishoz, Madrid és Nápoly 

védencéhez egyetlen ujjal se mert nyúlni.* A független pápai politikának még a látszata is 

elveszett, Savoiai Móric kardinális, a francia-párt feje, látványosan megtért a spanyol oldalra, 

Itáliában vitathatatlanul újra a Habsburg-párt ült a nyeregben, s vélük a jezsuiták. 

Ezekben a zaklatott és vészterhes napokban látott napvilágot a Párbeszédek a két 

legnagyobb világrendszerről. Nem csoda, ha VIII. Orbán eleinte nem figyelt föl rá. 

Annál inkább fölfigyelhettek a Collegio Romano tudós atyái, s szerte Európában Jézus 

Társaságának tudósai… Láttuk már, miként sápadt el Scheiner – aki akkoriban a Collegio 

Romanoban studírozott – a könyv hírére s ígért tíz aranyscudót egy példányért. Éppen ezért 

általában Scheinert gyanították az intrikák megett. Ámde amikor Scheiner elolvasta a 

könyvet, fejcsóválva bár, de elismeréssel nyilatkozott róla, pedig – jegyezte meg – ővele 

ugyancsak csúnyán bánt Galilei. Scheiner különben is Grienberger atya barátja volt, és 

Grienberger atya végig, a legvadabb üldözések idején sem fordult Galilei ellen. Nem 

valószínű tehát, hogy Scheiner indította meg, illetve sugallta a Galilei elleni eljárást. Ám 

annyi bizonyos, hogy a Collegio Romanoban elérkezettnek ítélték az időt – már Grassi előző 

évi prédikációja mutatta – a „lazaságok” felszámolására, az ortodoxia újbóli teljes 

érvényesítésére, Trident szigorú szellemének a visszaállítására. 

1632 nyarán, épp akkortájt, amikor a pápa elrendelte a Párbeszédeket megvizsgáló 

különbizottság létrehozását, a Collegio Romanoban hivatalosan eretnekként ítélték el és a 

rend összes iskolájából kitiltották egy európai hírű rendtársuk, Rodrigo de Arriaga prágai 

filozófia-professzor könyveit és tanítását atomizmusa miatt. Lehetetlen, hogy Galilei új 

könyve kapcsán eszükbe ne jutott volna régebbi könyvének atomizmusa, amely ellen már 

megjelenése idején megkísérelték a támadást, éspedig éppen az a Grassi, aki most a Collegio 

fő teológusa, afféle ideológiai vezetője volt.* Csábító hát feltételezni, hogy Arriaga 

atomizmusának eretnekké nyilvánításával egyszersmind Galileire is rá akarták sütni a szörnyű 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


bélyeget.* S a szorongatott pápa most – véli Redondi – nem igen segíthetett öreg barátján, 

csupán egy különbizottságot hozhatott létre, hogy a hitbéli eretnekség iszonyú vádja helyett 

találjanak valami kisebb bűnt a számára. A bizottság azután csakugyan ki is agyalta, hogy a 

Párbeszédekkel Galilei megszegte az 1616-os rendeletet, amely szerint tilos Kopernikusz 

tanainak „bármilyen formában” történő tanítása. S ha a hiteles rendeletben a „bármilyen 

formában” nem volt benne? Sebaj, elég volt az aláíratlan följegyzés, vagy ha ilyen se volt, 

volt elég idő beletenni. A lényeg az, hogy a „hitbéli eretnekség” életveszélyes vádja helyett – 

amit Az Aranymérleg atomizmusa megkövetelt volna – így meg lehetett elégedni az enyhébb, 

sokkal enyhébb „inkvizitoriális eretnekség” vádjával, ami nem is igazi eretnekség, inkább 

csak afféle súlyos parancsmegszegés. 

Így történt-é csakugyan? Valószínűleg sohasem fogjuk megtudni. A szemfüles 

Magalotti csakugyan a jezsuitákra gyanakodott már augusztusban,* s ebben igaza lehetett. 

Más kérdés, hogy vajon – mint Redondi véli – csakugyan az atomizmusra alapított eretnekség 

vádját próbálta-e a pápa a tilalommegszegés enyhébb vádjával helyettesíteni, hisz bajosan 

képzelhető el, hogy egy olyan pletykás városban, mint Róma, egy fia szó nem sok, annyi se 

szivárgott volna ki ilyen nagy cselből. És végül az ítélet is túlságosan kemény volt ahhoz 

képest, hogy „védelemből” rótták volna ki az agg tudós fejére, bár a máglyánál azért 

kétségkívül jobb volt. Akárhogy is történt, annyi bizonyos, hogy a különbizottság a római 

inkvizíció elibe rendelte Galileit. „Teljesen megzavarodtam – írja október 6-án Sienába 

Andrea Ciolinak; az udvar ugyanis épp Sienában tartózkodott – az értesítés miatt, amit 3 napja 

közölt velem az Inkvizítor Atya a római Szent Hivatal Congregaciójának rendeletéből, hogy 

az egész folyó hónapban a Törvényszék rendelkezésére kell ott állanom, és ott fogják 

megmondani, hogy mit kell tennem.”* Betegségére hivatkozva, különféle orvosi 

igazolásokkal, Francesco Barberini kardinálishoz írt kérvényekkel egy ideig sikerült 

halogatnia az indulást. A feldühödött pápa időközben száműzte Giovanni Ciampolit, egykor 

oly sokra hivatott titkárát. „A mi Ciampolink – számol be róla Galileinek Castelli november 

20-án – kedden eltávozott kormányzóságába, Montaltoba; úgy hiszem, bámulatba ejtette 

egész Rómát lelkének bátorságával és viselkedésének bölcsességével, melynél nagyobbat se 

mondani, se képzelni nem lehetne. Mindenki ünnepelte, az üldözői pedig még mutatkozni is 

restellették; mai napig nem tudja, hogy miért kell mennie, sem azt, hogy mik a vádak ellene, 

semmi ilyesmit nem közöltek vele. Adhatnak a Senecák és Plátók és mind a többi moralisták 

előírásokat és szabályokat, hogy miként kell a sors ellen küzdeni, de úgy gyakorlatra váltani, 

amint ez a jóságos főpap tette, azt hiszem, lehetetlen.”*  

Ciampoli száműzetése az új szigorú kurzus jele volt, és nyilvánvalóan nem sok jót ígért 

Galileinek. De ezt se ő, se barátai nemigen látták még ekkor. Nemcsak a javíthatatlanul 

derűlátó Don Benedetto vélte úgy, hogy ha Galilei Rómában bírái elé áll, rosszindulat és 

tudatlanság ide vagy oda, kiderül majd az ártatlansága,* de még a dörzsölt diplomata Niccolini 

is reménykedett, hogy Barberini kardinális ismételten hangoztatott jóindulata, a Nagyherceg 

erélyes támogatása, és nem utolsósorban Galilei közismert és őszinte vallásossága 

elkerülhetővé fog majd tenni bármiféle súlyosabb ítéletet. Maga Galilei pedig mégcsak nem is 

gyanította, hogy minek néz elébe. Mikor egészsége úgy-ahogy helyreállott s végleg elszánta 

magát az útra, 1633 januárjában még nem csekély öntudattal írta Elia Diodatinak Párizsba: 

„Írtam én sok éve, a Kopernikusz ellen kavart zajongások kezdetekor, egy meglehetősen 

hosszú értekezést, számos Egyházatya tekintélyével bizonyítva benne, hogy milyen nagy 

visszaélés erőltetni ezekben a természetre vonatkozó kérdésekben a Szentírás érvényét, és 

legjobb tanácsként az lenne javasolható, hogy az efféle vitákba egyáltalában ne vonják be az 

Írást. Ha kevésbé leszek zavart, küldeni fogok Kegyelmednek egy példányt; így mondom: 

kevésbé zavart, mert jelenleg épp készülök Rómába menni, a Szent Hivatal hívására, amely 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


már felfüggesztette a Dialogomat; és amint jó helyről hallom, a Jezsuita Atyák fontos 

szövegekben kinyomtatták, hogy az az én könyvem undorító és sokkalta veszélyesebb a 

Szentegyházra még Luther és Kálvin írásainál is: ezért bizonyosra veszem, hogy proscribálva 

lesz, ámbár magam utaztam az engedély megszerzéséért Rómába, a kéziratot a Szent Palota 

Háznagyának a kezébe adtam, aki tüzetesen átnézte; változtatva, hozzátéve, kihúzva tetszése 

szerint, és az engedélyezés után újra elrendelte, hogy még itt is újra átnézessék, ahol is a 

revizor, nem lelvén semmi változtatnivalót, a szorgos olvasás és vizsgálat jeléül néhány 

kifejezés kicserélésére szorítkozott, így példának okáért sok helyütt univerzumra cserélte a 

természetet, címkére az attributumot, legfölsőbb szellemiségre az istenit, mentegetőzvén, hogy 

látja előre, mennyi bajom lesz majd elszánt ellenségekkel és veszekedett üldözőkkel, ami 

aztán be is következett. A könyves, aki kinyomtatta, azt mondja, hogy ez a felfüggesztés 

megfosztotta őt kétezer scudo haszontól, mert a már kinyomtatott és útnak eresztett ezer 

példányon túl utána nyomhatott volna kétszer annyit, én pedig, egyéb bajokon túl, el kell 

szenvedjem azt a legnagyobbat, hogy nem hozhatom tető alá más munkáimat, kiváltképpen a 

mozgásról szólót, hogy még életemben kiadhatnám.”*  

Ez még az öntudatos dohogás, ez még a magabiztos méltatlankodás hangja. Tudták jól 

a pör intézői, hogy ezt a hangot csak Rómában, a Szent Inkvizíció Ítélőszéke előtt tudják 

alázatossá és elkeseredetté gyötörni. Nem nézték hát a vádlott korát, betegségét, nem voltak 

tekintettel a télre, se a vidéken dühöngő pestisre: Galileinek mennie kellett. Január 20-án 

indult el,* Acquapendentében töltötte a járvány miatt előírt kétheti karantént, s február 13-án 

érkezett meg ötödször és utoljára Rómába.* Most is a Toszkán követség palotájában lakott, a 

Trinità dei Monti templom közelében. A követ és a követné kitüntető figyelemmel vette körül, 

nem győztek a kedvében járni. Az inkvizíció meg nem siette el a dolgát: hagyta, hadd 

pihenjen s reménykedjék az áldozat. Érkezése után hamarosan felkereste a Szent Hivatal 

egyik tisztségviselője, „és ha a látogatása – számol be február 19-én Galilei Andrea Ciolinak – 

a Szent Kongregáció tudtával és tán rendeletére történt (amint az ésszerűen tekintve eléggé 

hihető), akkor ez valami sokkal szelídebb és jóindulatúbb kezelési elvnek látszik, és cseppet 

sem hasonlít a kötelekhez, láncokhoz, börtönökhöz s más effélékhez, amikkel fenyegettek.”* 

A tapasztalt Niccolini persze már nem ilyen ártatlan jóhiszeműséggel ítélte meg a 

„látogatást”. Kétszer is eljött csakugyan – írja a kísérőlevelében – a konzultorok egyike, és 

úgy tett, mintha saját jószántából jönne, „de minduntalan rá-rátért az ügyére és adott esetére, 

így hát bizonyosra vehető, hogy küldték, úgy hiszem azért, hogy kipuhatolja, mit mond, 

hogyan beszél vagy miként védi az ügyét, hogy aztán eldönthessék, mit tegyenek később, 

illetve miként járjanak el vele.”* A derék követ nem is nyugodott, ismételten kihallgatást kért 

a pápától. Őszentsége fogadta is február 26-án, és nem győzte hangsúlyozni atyai jóindulatát a 

Nagyherceg iránt, ám ami matematikusát illeti, mosta a kezét, az már a Szent Hivatal dolga, 

ha akarna se igen tudna segíteni. De nem titkolta azt se, hogy nem is nagyon akar. 

Erősködhetett Niccolini Galilei mégoly buzgón tiszteletteljes engedelmességéről az Egyház 

ügyei iránt, hivatkozhatott idős korára, tudós hírnevére, gyönge egészségére, a pápa csak 

hajtogatta – írja a követ február 27-én –, hogy őt ravaszul becsapták, „mert azt mondották 

neki, hogy hipotetikusan kívánja tárgyalni a Föld mozgását, ennek ellenére a vonatkozó 

érvelésekben igencsak állítólagosan és bizonyosságként beszélt és tárgyalt róla, és ezzel 

méghozzá megsértette a neki 1616-ban Bellarmino kardinális által adott rendeletet, az Index-

kongregáció rendeletét.”* Galilei tudta jól, hogy az utóbbi vád egész egyszerűen nem igaz. 

Elmondotta – számol be Ciolinak Niccolini –, „hogy a rendelet nem így szólt, hanem úgy, 

hogy nem tarthatja és védheti ezt a véleményt, és e tekintetben, úgy véli, igazolhatja magát, 

hiszen vizsgált könyvében se nem tartja, se nem védi, minthogy nem is dönt el semmit, 

csupán kiteregeti az érveket hinc inde (innen és onnan); a többit kisebb ügynek véli, amelyből 

még könnyebb kikeverkőzni.”* S bár izgatta Galileit az ügye körüli gyanúsan hosszú 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


hallgatás, változatlanul reménykedett. „Az igazságnak végül felül kell kerekednie a 

hamisságon” – írja Geri Bocchinerinek március 5-én.* A sokat tapasztalt követ másként látta. 

Tudta, hogy ebben az országban sok minden gyakran egészen másként történik, mintsem 

elvárható;* igyekezett hát meggyőzni a pápát, hogy Galilei aláveti magát bármiféle 

cenzúrának, és ha valaki, hát a jó öreg megérdemli a teljes kegyelmet. A pápa azonban – írja a 

követ március 13-án – újból azt válaszolta, „hogy nem tehet semmit, és hogy Isten bocsássa 

meg neki, hogy erre az útra tévedt; azután fejtegetni kezdte, hogy itt új doktrínákról és a 

Szentírásról van szó, és hogy ezesetben mindig legjobb a közösséggel együtt menni, és hogy 

segítse meg az Isten egyúttal Ciampolit is ezekkel az új véleményekkel, mivel ő is nagy 

kedvelője és barátja az új filozófiának, Galilei úr pedig az ő barátja, és együtt trafikáltak és 

lakmároztak családiasan gyakorta, és bár ő ezt nem szívesen hánytorgatja fel, de itt a hit és a 

vallás ügyéről van szó.” A követ ismét fejtegetni kezdte, hogy Galilei a Szent Hivatal iránti 

illő tisztelettel mindenre meg fog felelni, mihelyst kihallgatják, de a pápa nyomban 

megszakította, és kijelentette, hogy egyetlen érvre sohasem fog tudni megfelelni, éspedig 

Isten mindenhatóságának az érvére. „Ha mindenható, miért akarjuk kényszeríteni? Azt 

válaszoltam – írja a meghökkent követ –, hogy ebbe én nem tudok beleszólni, de a mondott 

Galilei úrtól úgy hallottam, hogy ő nem tartja eleve igaz véleménynek a Föld mozgását, ámde 

éppen mivelhogy Isten ezerféle módon teremthette a világot, nem zárható ki az sem, hogy 

akár ezt is megtehette. Ámde újból felhevülve azt válaszolta, hogy nem szabad az áldott Istent 

kényszeríteni, én pedig látván Őszentségét méregbe gurulni, nem akartam vitába keveredni 

vele arról, amihez nem értek, és kárt okozni Galilei úrnak nemtetszése felkeltésével; de 

hozzátettem, hogy ő végülis azért van itt, hogy engedelmeskedjék, kitöröljön és visszavonjon 

mindent, csakhogy a vallás iránti készségét bizonyíthassa, és hogy én nem értvén ehhez a 

tudományhoz, nem szólok, nehogy még valami eretnekséget mondjak, és kacagva a gyanún, 

hogy még én is megsérthetem a Szent Hivatalt, más tárgyra tértem. Kértem erősen, hogy 

bocsásson meg néki és méltassa kegyelmére, kiváltképpen az megfontolásra érdemes, hogy 

nem lehetne-é engedélyezni, hogy ne távozzon ebből a házból; ámde azt felelte, hogy fog 

kapni bizonyos bebörtönzést, mindenesetre a legjobbat s legkényelmesebbet azon a helyen. 

Én meg azt mondottam, hogy beszámolok ezekről őfelségének, aztán újból kegyelemért 

folyamodom, ha ezt bízzák rám. Hazatérve csak részben számoltam be Galilei úrnak a 

pápával való tárgyalásomról, egyelőre nem tárván fel neki, hogy a Szent Hivatalba kívánják 

hivatni, mert ez bizonyosan nagy keservet okozna neki és nyugtalanítaná az életét addig is.”*  

Április 12-én állt először bírái elé, és a kihallgatásról már nem térhetett vissza a követ 

vendégszerető házába. Bebörtönözték, ha kényelmesen is. Galilei még mindig nem látta teljes 

nagyságában a veszélyt. „Azt hiszem – írja április 16-án Geri Bocchinerinek –, elkezdődött 

ügyem tárgyalása, a szokott és legszigorúbb titoktartás mellett, melynek lefolytatására úgy 

látták jónak, hogy bebörtönözzenek, de szokatlan nagylelkűséggel és kényelemben, 3 

szobában, a Szent Hivatal pater Fiscaléjének a lakásában, ahol jut elég tér a sétára. Istennek 

hála jó egészségben vagyok, és a Követ úr és a Követné asszony vendégszerető házának 

figyelmes gondoskodása folytán mindennel bőségesen el vagyok látva, túlságosan bőségesen 

is.”*  

Az első kihallgatás úgy zajlott le, ahogyan várta, a fő vádpont csakugyan az 1616-os 

rendelet kijátszása volt.* Galilei részletesen elbeszélte a történteket, mellékelte másolatban 

Bellarmino kardinális írásos bizonylatát,* s az utolsó kérdésre, hogy említette-é az 

engedélyezés kérésekor ezt a rendeletet a Szent Palota Háznagyának, öntudatosan válaszolta: 

„Nem szóltam semmit a rendeletről a Szent Palota Háznagyának, mikor az 

engedélyezés végett megkerestem, mert nem láttam szükségesnek. Semmi kétely sem merült 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


fel bennem, hiszen az említett könyvben a Föld mozgásának és a Nap állásának a tanát sem 

nem tartom, sem nem védem; sokkal inkább Kopernikusz mondott véleményének az 

ellenkezőjét mutatom meg a kérdéses könyvben, tudniillik, hogy Kopernikusz érvei 

érvénytelenek és nem kényszerítőek.”*  

Vitathatatlanul igaza volt, formálisan nem sértette meg Bellarmino kardinális 

rendelkezését. Arról ő nem tudhatott, hogy az irattárban ott lapul egy aláíratlan – tehát 

érvénytelen – fogalmazvány, amely a kopernikánus tanok bármely módon történő tárgyalását 

megtiltja, a merő matematikai feltevésként történő tárgyalását is. E körül az abszurd „bármely 

módon” körül kavarog a nagy pörről szóló egész hatalmas és mai napig immár egy kisebb 

könyvtárat betöltő irodalom.* Hamisítvány vagy eredeti a végzetes fogalmazvány, hogy és 

mikor került a rendelet mellé, véletlen vagy előrelátó gonoszság terméke, és így tovább, 

sorjáznak az immár örökre megoldhatatlan kérdések vég nélkül. Pedig valószínűleg 

egyáltalában nem volt ennek a „bármely módon”-nak különösebb jelentősége e perben. Ha 

már ott volt a fogalmazvány, felhasználták, de annál sokkal okosabbak voltak, mintsem hogy 

egy ilyen fontos pert egy ilyen ingatag és támadható bizonyítékra építsenek. Megvoltak nekik 

a maguk lényegesen megbízhatóbb eszközeik. 

Vártak megint egy darabig és hallgattak, hogy legyen ideje a fogolynak gondolkozni, és 

persze – félni. Közben újra kiadták megvizsgálásra a könyvet Agostoni Oregio, Melchior 

Inchofer és Zaccaria Pasquaglio atyáknak, s ők a különbizottság jelentésével ellentétben már 

nem csupán nyolc kijavítható pontban foglalták össze kifogásaikat, hanem velejében 

kopernikánusnak ítélték az egész könyvet, mint amely fizikai valóságként szándékozik 

bebizonyítani az új világrendszert.* Most vett a per Galileire nézve igazán veszélyes 

fordulatot, s ekkor az Inkvizíció főkomisszáriusa, Vincenzo Maculano atya a Szent 

Kongregáció április 27-i ülésén felajánlotta, hogy felkeresi Galileit és „eljáráson kívül” 

elbeszélget vele. El is ment hozzá még aznap, április 27-én, s már másnap elégedetten számolt 

be Francesco Barberini kardinálisnak: „Egymással váltott sok-sok érv és ellenérv után hála az 

Úrnak elértem szándékomat, hogy kézzel tapintsa tévedését és így világosan felismerhesse, 

hogy vétkezett és könyvével túl messzire ment. Mindezt mély érzelemről tanúskodó 

szavakkal fejezte ki, mintha megvigasztalná hibájának fölismerése, és ezt hajlandó 

törvényszékileg bevallani, csupán arra kér egy kis időt, hogy meggondolja, miként teheti meg 

tisztességgel a vallomását, amely tartalmát illetve, remélem, a fent mondott módon fog 

történni.”*  

A szűkszavú jelentéséből persze legfeljebb találgathatjuk, hogy miféle érvek és 

ellenérvek cikázhattak a főügyész és a bezártságot nehezen viselő tudós között, mivel vehette 

rá a vallomás ígéretére. Tán mint Németh László megírta Galilei drámájában, a páter 

comissarius végül a munka folytatásának a lehetőségét csillogtatta meg előtte, mikor már 

minden érv megtörni látszott a makacsságán: 

„SINCERI (fölugrik, Maculanohoz). Ezen a falon, tisztelendő uram, azt hiszem, kár 

ajtót keresgélni. 

MACULANO Egy kis türelmet kérek a pater fiscalétól, hogy paphoz illően újra 

megkíséreljük. (Hosszabb szünet.) Az utóbbi napokban, mielőtt Bresciába elutazott, többször 

is beszéltem Castelli apáttal, azonkívül a pápa filozófusa Campanella is felkeresett. 

Mindenkitől azt hallom, hogy Galilei úr igen fontos könyvbe kezdett, mely távol van ettől a 

veszedelmes témától, s minden mechanikával foglalkozó tudósnak nagy hasznára lesz. 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


GALILEI Igen, a tavaszon egy-két árkust már le is másoltattam a leányommal. 

MACULANO Galilei úr tehát nemcsak a keresztényi engedelmesség ellen vétene, ha a 

jóvátételt megtagadná, de önmaga tehetsége s a könyvéből hasznot húzó sok-sok keresztény 

ellen is. Hisz tudjuk… 

GALILEI Igen, de ne kívánjanak lehetetlent tőlem. Hol van itt a határ?” 

Ezt egyelőre valószínűleg a páter komisszárius se tudta. Még kevésbé Galilei, aki a 

második kihallgatáson, április 30-án,egy szombati napon, minden megbeszélt bűnét tényleg 

szépen bevallotta,* s végül távoztából visszafordulva nagy naivul felajánlotta, hogy ha 

szabadon engedik, hajlandó egy vagy akár két napot írni a Párbeszédekhez, hogy tisztázza 

Kopernikusz tévedését.* Egyéb se kellett persze a Szent Kongregációnak, elég volt nekik a 

négy nap, sok is! Visszaengedték mégis a követségre,* s a hivatali eljárás szerint azt is meg 

kellett engedniük, hogy védiratot terjeszthessen be, miután bevallotta bűnösségét.* Ebben – 

ismét Bellarmino kardinális bizonylatára hivatkozva – kifejti, hogy ha hibázott is a könyvében 

itt-ott, semmiképpen sem szándékosan, legfeljebb hiúságból, hogy okosabbnak látsszék 

másoknál, s az így elkövetett hibákat készséggel kijavítja. A védirat meghatóan őszinte és 

cáfolhatatlan logikával épül fel, csakhát most nem Bellarmino kardinálishoz fogható 

jellemekkel állott szemben Galilei. Bírái valószínűleg ugyanúgy tudták, hogy ártatlan az 

ellene felhozott vádakban, akárcsak ő maga, ő azonban nem tudta, hogy eleve elhatározták az 

elveszejtését, az ítélet kész, és hiába ír vagy mond bármit, végre fogják hajtani.* Ezt talán még 

a sok mindent tapasztalt Niccolini se gyanította. Barberini kardinális, sőt maga a pápa is, az 

utolsó pillanatig hitegették.* Őszentsége június 19-én „végtelenül kegyesen” fogadta, és 

sürgetésére, hogy a Nagyherceg mennyire óhajtaná már az ügy befejezését, így válaszolt: 

„Nem szükséges, hogy őfelsége magára vegye ezt a terhet, hiszen ő készséggel megtett 

minden lehetségest Galilei úrnak, a legkegyelmesebb Urunk iránt érzett szeretete miatt, de 

ami az ügyet illeti, nem lehet egyebet tenni, mint betiltani azt a véleményt, mivelhogy téves és 

ellenkezik az ex ore Dei (az Isten szájából) kinyilatkoztatott Szentírással. Ami pedig a 

személyét illeti, a rendes szokás szerint rabként kell maradnia egy kis ideig, mivel megszegte 

az 1616 óta érvényben lévő rendeletet, de ítélethirdetés után újból fogad, és meg fogja 

beszélni velem, miként lehet minél kevesebb bajt és gyötrődést okozni, mert némi személyes 

demonstráció nélkül azért nem fog menni. Ismét alázatosan kértem, hogy alkalmazza szokott 

kegyességét az immár 70 esztendő terhét viselő jó öreg iránt és tekintse őszinteségét: de 

sejtette velem, hogy nem ússza meg anélkül, hogy legalább egy kolostorba, mondjuk a Sta 

Croceba be ne zárnák egy időre; bár még nem tudja pontosan, mi lesz a Kongregáció 

határozata, amely egyébként egyhangúlag et nemine discrepante (és egyetlen ellenkezés 

nélkül) hajlik erre a büntetésre. Igaz, hogy Őszentsége – márcsak a példa elkerülése végett is 

– tisztázni kívánja, hogy a mi Urunk a legkegyelmesebb Nagyherceg kedvéért enyhíttetik 

minden büntetés, mert csakis ezért és nem másért tétettek és fognak tétetni az összes 

lehetséges könnyítések.”* Pedig ekkor Őszentsége már nagyon pontosan tudta, hogy 

semmiféle könnyítések nem tétetnek, hiszen három nappal azelőtt, a Szent Kongregáció 

június 16-i ülésén ő maga adta ki a szigorú rendelkezést Galilei példás megbüntetésére, 

minden eshetőséget figyelembe véve. A jegyzőkönyv szerint „Galileo Galilei folyamatban 

lévő ügyében Őszentsége elrendeli, hogy vizsgáltassék meg szándékra (interrogandem esse 

super intentione), akár kínvallatás (tortúra) fenyegetése alatt, és amennyiben kitartana, 

ítéltessék a Szent Kongregáció tetszése szerinti börtönre, miután elébb megtagadta az 

eretnekség a súlyos gyanúját (praevia abiuratioe de vehementi) Szent Hivatal teljes 

kongregatiója előtt; továbbá rovassék ki rá, hogy a Föld mozgásának és a Nap állásának a 

tanát a jövőben sem szóban, sem írásban semmiféle módon nem tárgyalhatja, és ellenkező 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


esetben visszaesés bűnében marasztaltassék el, az ő általa írt könyv pedig, melynek címe 

»Dialogo di Galileo Galilei Linceo«, legyen betiltva.”* A jegyzőkönyvben eredetileg 

„elégetve” áll a „betiltva” helyén.* Túl erősnek érezték tán a kifejezést? Meggondolták, hogy 

a könyv mégiscsak a Nagyhercegnek van ajánlva? És mi lett volna Galileivel, ha nem áll ki 

mellette olyan erélyesen és ügyesen a toszkán követ?*  

Az utolsó tárgyalás június 21-én* rövid volt és formális. Galilei kitartott előző 

vallomása mellett: „Kopernikusznak ezt a tanát nem tartom és nem is tartottam igaznak, 

miután ama rendelet belém véste, hogy el kell ejtenem. Egyébként a kezetekben vagyok, 

tegyetek velem, amit akartok.” És amikor kínzással fenyegették meg, ha nem mond igazat: 

„Azért vagyok itt, hogy engedelmeskedjek. És ezt a tant nem tartottam igaznak a döntés után, 

amint már mondottam.”* Egyelőre nem mehetett vissza a Trinita dei Montira, a Szent Hivatal 

palotájában tartották. 

Másnap, szerdán a bűnbánók hosszú fehér ingében megjelent a Santa Maria Sopra 

Minerva templom melletti dominikánus apátság nagytermében az inkvizíciós törvényszék 

előtt, térdenállva végighallgatta az ítéletet, és felolvasta az előírt esküszöveget, hogy 

megtagadja „eretnekséggel súlyosan gyanúsítható” nézeteit a Föld mozgásáról és a Nap 

állásáról. A VIII. Orbán által előírt büntetésekhez még hozzátették, hogy három évig 

hetenként végig kell mondania a hét bűnbánó zsoltárt.* Pénteken este a derék Niccolini már 

magával vihette öreg barátját a Szent Hivatal palotájából a követségre, fogolyként, a Szent 

Hivatal kényének-kedvének kiszolgáltatottan, megalázottan, de túl a nyolchónapos herce-

hurca bizonytalanságain és kínjain. 

Mi értelme volt az egésznek, ki vagy kik indították el, miért, mit értek el vele? Ahány 

történész, annyi válasz, és a könyvtárnyivá duzzadó irodalommal egyre távolibb a remény, 

hogy bármelyik válasz akárcsak nagyjából helyes lehet. 

Annyi bizonyos, hogy VIII. Orbán megmutatta elvhűségét. Méghogy ő paktál 

eretnekekkel? Hisz a legkisebb gyanúra kész ő Trident szigorú szellemében leleplezni és 

kiszolgáltatni öreg barátját. Akit mellesleg éppen az a Nagyherceg véd és támogat 

körömszakadtáig, aki a Habsburgok elsőszámú itáliai megbízottja, maga is félig Habsburg. A 

pápa kizárólag az ő kedvéért, tehát a Habsburgok kedvéért hajlandó enyhíteni a minden jó 

katolikusra kötelező könyörtelen szigoron; kicsoda hát Itáliában „Habsburg ellenes”? 

Méghozzá nyugodtan enyhíthet, hisz maradt azért az ítéletben annyi ijesztő és látványos 

szigorúság, hogy elriassza, vagy legalábbis hallgatásra kényszerítse azokat, akik úgy vélik, 

hogy a világ dolgairól a saját fejük szerint dönthetnek. Lám, még egy ilyen világhírű nagy 

tudós is, aki olyan dölyfösen hirdette a „döntsd el magad” filozófiáját, a vezeklő fehér 

ingében kénytelen jószántából és önként megtagadni a felfuvalkodott tudást. Újra uralkodhat 

Trident szelleme: bízd mindenben korlátlanul az Egyházra magad, ő dönt helyetted. Szellemi 

és tudományos kérdésekben természetesen a Szentegyház agya: a jezsuita rend. A nagy rend 

megóvta féltve őrzött vezetőszerepét. Ezután is ők döntik el, hogy milyen a világ. Legalábbis 

a világ katolikus felében, míg a másik felét is meg nem térítik, dehát ez csak idő és buzgalom 

kérdése. És a nagy rendnek mindkettőből volt elég. Legalábbis úgy gondolta. De mélységesen 

tévedett. Az igaz, hogy Cesi halálával, Ciampoli száműzetésével, Galilei meghurcolásával és 

térdrekényszerítésével a Hiúzoknak és az ő szelíd katolikus reformjuknak végleg befellegzett. 

A pillanatot a nagy Rend jól választotta meg. De csak a pillanatot nyerte meg: az idő 

óhatatlanul ellenük dolgozott. A nagy pörnek ugyanis egyetlen igazi nyertese volt: a tiszta 

emberi ész. Galilei mártíromságával az Értelem olyan erkölcsi tőkére tett szert, hogy abból 

századokig élhetett. Még ez a minden eddiginél értelmetlenebb és kegyetlenebb század, a 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


huszadik se tudta teljesen megfosztani tőle, pedig olyan erőkkel vonult és vonul fel ellene, 

hogy ahhoz képest VIII. Orbán és a jezsuiták mesterkedései szelíd asztaliáldásnak látszanak. 

Tán épp ezért megíratlan és megírhatatlan a nagy pör története: hisz ma is folytatódik, hisz ma 

tán időszerűbb Galilei példája és tanítása, mint valaha. 

  

15. „És megérzik a fényt a gyökerek”  

Itt voltaképpen be is fejezhetnénk a könyvet, hisz visszaérkeztünk oda, ahonnét 

indultunk: Sienaba. A jó sienai érsek, Ascanio Piccolomini már a pör alatt felajánlotta 

Galileinek vendégszeretetét, s Niccolinivel karöltve mindent megtett, csakhogy könnyítsen a 

meggyötört tudós nehéz sorsán. A követ, a követné s az érsek fáradozásainak köszönhető 

leginkább, hogy a foglyul ejtett matematikus körül levelekből és egyéb apró 

figyelmességekből megszövődhetett az az életmentő háló, amely szörnyű kétségbeeséseiben 

fenntartotta a hihetetlen trapézmutatványokra kényszerített öregembert. S később, arcetri 

fogsága idején is ebből merített erőt utolsó nagy könyvének a befejezéséhez. Meséljük hát el 

röviden a nagy fogoly utolsó éveit. 

Maria Celeste nővér, ha lehet, még nagyobb szeretettel és gondoskodással vette körül 

apját, mihelyst érkezni kezdtek a rossz hírek az arcetri zárdába. Galilei még a „boldog 

békeidőkben” eladta bellosguardoi villáját, s Arcetriben, a zárda közvetlen közelében bérelt 

másikat, hogy leánya mellett élhessen és gyakrabban láthassák egymást. A fogság idején 

azután ez nagy szerencsének bizonyult: Maria Celeste személyesen viselhette gondját a közeli 

zárdából Galilei szerény vagyonkájának és felbecsülhetetlen értékű jegyzeteinek. 

„Bocchineri úrék – írja 1633. február 5-én – átadták az összes levelet, amit Kegyelmed 

nékik küldött, és ezzel meg kell elégednem, tudván, hogy mennyire fárasztja most az írás. Én 

sem írtam eddig, mert vártam Rómába érkeztének a hírét; aztán meg utolsó leveléből úgy 

vettem ki, hogy afféle háziőrizetben fogják tartani minden kényelemtől megfosztva, s ez 

bizony mélységesen elkeserített. Ámde hallván, hogy belső és külső vigaszoktól megfosztva 

is megőrzi egészségét, megvigasztalódom és hálát adok a Jóistennek, erősen remélvén tőle a 

kegyet, hogy visszahozza Kegyelmedet ide közénk lelki nyugalomban és testi egészségben. 

Addig is kérem, hacsak lehetséges, el ne veszítse jókedvét; és Istennek ajánlom, aki el nem 

hagyja a benne bízókat.”* A következő levélben, február 26-án, apja régen várt levelét 

nyugtázva azután már rögtön rátér a házi dolgokra. Csatoltan küldi Galilei unokaöccsének, 

Vincenzio Landuccinak a fizetési felszólítását, „amelyet – írja – 4 vagy 5 napja hozott itt 

Kegyelmed házához egy fiú, és Francesco Rondinelli úr vette át, s azt tanácsolta, hogy 

késlekedés nélkül ki kell elégíteni, nehogy valami rosszabb támadás érhesse a hitelező 

részéről, és felajánlotta, hogy személyesen elintézi az ügyet. Ma reggel átutaltam neki a 6 

scudot, amit egyébként nem kíván kifizetni Vincenzionak, hanem letétbe helyezi a 

Magisztrátusnál, míg megérkezik Kegyelmed rendelkezése, hogy mit kell tenni. Ez a 

Francesco úr csakugyan igen kedves és finom ember, és nem győzi hangsúlyozni Kegyelmed 

iránti háláját, amiért gondját viselheti a házának. Hallom Pieratól, hogy őt és Giuseppét 

milyen készségesen látja el ennivalóval, egyéb szükségleteikről pedig én gondoskodom, 

Kegyelmed rendelkezésének megfelelően. Azt mondja a fiú, hogy most húsvétkor szüksége 

lesz cipőre és harisnyára, amit durva selyemből vagy gyapjúfonálból szándékozom elkészíteni 

neki. Hallom Pierától, miszerint Kegyelmed többször mondotta, hogy hozatni kíván egy vég 

vásznat, így hát egyidőre várok a megvásárlásával és a nagy vászonterítővel a konyhába, amit 

elsősorban készíteni akartam belőle, amígcsak Kegyelmed másképpen nem rendelkezik. 

javascript:void(0)


A kertben a szőlők fejlődése az évszaknak megfelelő, mint Giuseppe apjától hallom, 

aki gondozza, és Rondinelli úr is segít neki. Úgy hallom, elég szép a saláta, megbíztam 

Giuseppét, hogy siessen eladni, mielőtt ellopnák. A 70 keserű narancsért, ha eladjuk, 4 lírát 

kapunk, elég jó ár, mert amint hallom, nem valami hasznos gyümölcs. A mandarint százával 

14 krajcárért veszik, és 200 termett. A hordó újborból, amit Kegyelmed felszabadított, 

Rondinelli úr minden este kivesz magának egy kicsit, és időnként el is ad a borból, úgy 

hallom, igen jól tartja magát. Az óborból eltétettem néhány palackkal, és megmondtam 

Pierának, hogy megihatja, ha majd végzett a saját hordócskájával, a zárdában ezidáig elég 

mértékletesen bántunk a borral és egészségesek lévén keveset fogyasztottunk. 

Szombatonként továbbra is vendégül látom Brigidát; úgy hiszem, igen jó helyen van ez 

az adomány, mert erősen nélkülöző és nagyon jó leány ő.”*  

Galilei apró-cseprő házi gondjaiba és foglalatosságaiba pillanthatunk be Maria Celeste 

levelein keresztül, de beszámol röviden a zárda ügyeiről is, a nővérek gondjairól és szerény 

örömeiről, ünnepeikről, betegségükről, halálukról. S milyen megkönnyebbüléssel nyugtáz 

minden jobb hírt apja ügyéről és egészségi állapotáról, s milyen hálás a követnének, mikor az 

nyomban és kedvesen válaszolt kérő levelére, „és bíztatott – írja apjának március 19-én –, 

hogy beszéljem rá Kegyelmedet, vegyen magának nagyobb szabadságot házukban és 

viselkedjék olyan otthonosan, minthacsak sajátjában lenne, és erős törődését fejezte ki 

Kegyelmed kényelme és megelégedése iránt.”* Galilei védelmében és szolgálatában a két 

jószívű nő barátságot köt, s az apáca öntudatos szerénységgel nyugtázza, hogy apja 

elolvastatta levelét a nagykövetnével: „Nagy örömmel hallom, hogy Kegyelmed odaadta 

levelemet a Nagykövetné úrnőnek, mert azt következtetem belőle, hogy nem okoztam – amint 

féltem tőle – kellemetlenséget neki jóindulatának kérésével, melyet kegyelméből elnyerni 

remélek.”* Ügyének rosszrafordultakor bíztatja apját s önmagát, hogy Isten segítségével 

győzni fog az igazság és kiderül az ártatlansága, csak őrizze meg lelki erejét, ne rontsa 

egészségét túlságos búslakodással, vesse reménységét Istenbe, aki nem hagyja el a benne 

bízókat.* A követnével rendszeresen vált immár leveleket, így értesült apja ügyének 

fordulatairól s egészségi állapotáról, s továbbíthatta a híreket Galilei firenzei barátainak, akik 

rendszeresen be-benéztek hozzá a zárdába.* Örömmel értesült a per közeli végéről, s hogy 

aztán apja Sienaba távozhat. Még jobb is, vélte, mert Firenze környékén még mindig dúl a 

járvány.* A pestis állandóan visszatérő témája a leveleknek,* még egy „csalhatatlan” receptet 

is küld,* bár a szükséges alkatrészek híján ki nem próbálhatták. Az ítélet azután megrendíti. 

„Amilyen előkészületlenül és váratlanul ért – írja 1633. július 2-án – Kegyelmed újabb 

meggyötrése, oly kimondhatatlan fájdalommal szúrt szíven hallani a végső elhatározást, 

amely egyaránt sújtja Kegyelmed könyvét és személyét: erről Geri úr értesített zaklatásomra, 

mivel e héten nem kapván levelet nem nyughattam, megsejtve szinte, hogy mi történt. 

Drága Apámuram, itt az ideje, inkább mint bármikor, hogy használja nagy bölcsességét, 

amelyet az Úristen adott magának, és viselje a csapásokat azzal a lelki erővel, amelyet a 

vallás, a hivatása és a kora megkíván. És mivel bőséges tapasztalatból tökéletesen 

kiismerhette már eme rongyvilág (mondaccio) csalárdságát és állhatatlanságát, ne vegye 

túlságosan lelkére a viharokat, remélvén, hogy gyorsan elcsitulnak, és újból kedvére 

változnak.”* Aminthogy Sienaban, a jó Ascanio Piccolomini vendégszerető házában 

csakugyan el is csitultak. 

A jó hír hallatára azután, hogy apja már Sienaból írt, az apácák kitárt karokkal és 

könnyezve futottak Maria Celeste nővér felé.* Milyen öröm volt hallani, hogy apja már újból 

dolgozik! De azért várja nagyon haza. „Nagy vigaszul szolgált látnom – írja 1633. július 16-

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


án – Mario úrnak írt levelét, mert megértettem belőle, hogy Kegyelmed visszanyerte a lélek 

belső nyugalmát, és ezzel az én lelkem is megkönnyebbült és nem csekély részben 

megnyugodott, de nem teljesen, a köztünk lévő távolság s a bizonytalanság miatt, hogy mikor 

láthatom viszont. Milyen igaz, hogy ezen a világon semmiben sem található igazi 

megnyugvás és elégedettség! Amikor még Rómában volt Kegyelmed, így szóltam magamhoz: 

Csak adja az Ég, hogy onnét távozhasson és menjen Sienaba, elég lesz nekem, mondhatni, 

szinte a saját házában lesz; és most tessék: nem vagyok elégedett, hanem azt kívánom, hogy 

itt tudhassam, minél közelébb. De hagyjuk, áldott legyen az Úr, hogy ekkora kegyelemben 

részesített.”*  

Ahogy Galilei a saját munkájához, úgy tért vissza ő is a háztáji dolgok részletezéséhez. 

A kerti munkák, a vetemények, a szőlők és a borok állapota, a galambtenyészet 

viszontagságai, Piera házvezetőnő és Giuseppe szolgáló viselt dolgai, a ház körüli kiadások és 

a terményekből várható bevételek: ezernyi apróság, amikkel mind az élet jelenvalóságait 

varázsolta munkájába merülő apja köré. Galilei leányának írt levelei sajnos egytől-egyig 

elvesztek, de tudjuk, hogy ő a leánya leveleivel a követnének is, meg Ascanio érseknek is 

eldicsekedett, s lelkire kötötte Máriának, hogy hetenként írjon, így hát annyit legalábbis 

sejthetünk, hogy milyen fontosak voltak ezek a levelek neki. S tán az is gyanítható belőlük, 

hogy a világfordító nagy gondolatokba mélyedt tudóst ezek a mindennapi apróságok 

mennyire érdekelték. A levelekből a jó gazda képe bontakozik ki, aki olykor egyenesen a 

fogához veri a garast, de szűkebb házanépével mindig megértő, sőt egyenesen bőkezű, így hát 

körükben szeretetnek s megbecsülésnek örvend. Egyszer például megjegyezhette, hogy a 

küldött pénzt csak a két leányának szánja, mire Maria Celeste nővér szelíden megdorgálja és 

figyelmezteti, hogy a zárdában minden közös, és mit szólnának az őt annyira tisztelő apácák, 

ha kiderülne fukarsága? A rendszeres beszámolók borról és hordókról mégcsak 

magyarázhatók lennének Galilei közismert borkedvelésével* – szerette tiszta vízben feloldott 

napfénynek nevezni a bort –, de például a sienai jóhírekre reagáló megkönnyebbült levél 1633 

nyarán nyilvánvalóan mezei jószághoz egyébként is értő embernek íródott: „A galambházban 

van két pár csöppség, akik Kegyelmed személyes jövetelére várnak, hogy kimondja felettük a 

végső ítéletet. A citromok elég szépen fognak mutatkozni, ha kifejlődnek, de a 

keserűnarancsok és az almák kevés virágot hoztak, és a kevésből még kevesebb fejlődött ki, 

így hát semmi sincsen. 

A kenyér, éspedig a 8 filléres, nagy és fehér. Az öszvérnek gondoskodunk szalmáról. 

Széna miatt nem kell tervezgetnünk, az idén szűkiben volt a fű, különben is azt mondja Piera, 

hogy öszvér-őnagysága nem kedveli a szénát; emlékszik Kegyelmed, hogy tavaly is ágyat 

csinált belőle magának, hogy puhábban feküdjön. Mostanában volt egy kis seb a szájában, 

mert olyan gyönge a gyomra, hogy – mondják – elrontotta a friss ital, amit Piera kutyult neki. 

De már jobban van.”*  

Ősszel a rövidesen remélhető hazatérés híre az öröm mellett a felelősséget is növeli: 

„Nem szeretném – írja 1633. október 3-án –, ha kétlené, hogy meg nem szűnök teljes 

lelkemből Istennek ajánlani, hiszen lelki és testi üdvösségének terhét magamra vettem és 

szívemen hordozom. Csekély jeleként elmondom, hogy kértem, s megkaptam ítéletének 

láthatására az engedélyt; az olvasása ugyan nem kevés gyötrelmet okozott, mégis örvendek, 

hogy láttam, mert találtam benne valamit, amiben egy ici-picit tán segíthetek Kegyelmednek, 

éspedig abban, hogy átvállalom a Hét Zsoltár heti egyszeri felmondásának a kötelezettségét, 

amint hogy már el is kezdtem ezt a részletet, és nagy örömmel csinálom, először is mert meg 

vagyok győződve, hogy az imádság a Szent Egyháznak való engedelmesség zálogával kísérve 

hatásos lesz, azután meg mivel ezzel leveszem Kegyelmedről ezt a gondot. Bárcsak így 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


vehetném át a többit is; milyen örömmel vállalnék sokkal szigorúbb börtönt is annál, amiben 

most vagyok, csakhogy magát kiszabadíthassam. Hát így állunk, és a már elnyert kegyelem 

reményt fakaszt több elnyerésére is, hogy hitünket jó tett kísérhesse, hiszen mint Kegyelmed 

jobban tudja nálam, fides sine operibus mortua est (meghal a hit tettek nélkül).”*  

Aztán beszerzik a jó bort, előkészítik a hordókat, elvégzik a kertben az őszi munkákat, 

figyelmezteti, hogy meg ne feledkezzék a zárdának kért kottákról, s várja, várja haza. 

Csaknem egy esztendei távollét után engedélyezték végre a hazatérést, azzal a feltétellel, hogy 

látogatót nem fogadhat és nem taníthat. December 17-én már Arcetriből írja köszönőlevelét 

Barberini kardinálisnak és ugyanezen a napon már Arcetribe címezve ír neki Benedetto 

Castelli Rómából. „Testben egészséges vagyok – írja a jó Don Benedetto –, de 

vigasztalhatatlanul megkínzott lélekben: mégis őrzök egy kis reményt, hogy viszontláthatom 

Kegyelmedet, adja meg az Isten ezt a kegyet. Rábízom ezt a kérést az Apáca úrnő, kedves 

lánya fonalasdobozára, akinek imáiba ajánlom magamat, Kegyelmednek pedig tiszteletét 

jelenti: legodaadóbb és leghálásabb szolgája és tanítványa: Don Benedetto Castelli.”*  

Galilei első dolga volt hazatérése után, hogy leányával együtt ajándékokkal köszönje 

meg Ascanio Piccolomini vendégszeretetét és emberségét,* a derék érsek pedig túláradó 

hálával és szeretettel válaszolt mindkettőjüknek.* De alig kezdhette el folytatni megkezdett 

művét a tudós, ismét közbeszólt a sors. 1634. április 2-án, egy hetes rövid betegség után 33 

éves korában váratlanul meghalt leánya. Legelőször Piccolominivel közölte a csapást. 

„Hogyan is találhatnék szavakat – írja válaszában április 11-én az érsek –, mint aki régen 

megértettem, hogy ő volt a jó, ami Kegyelmednek e világból jutott, és ami tán még fontosabb, 

a szeretet apainál több érdemével. Mert bár lelkét legkedvesebbjének szolgálatára kötötte le, 

az irgalom oly különös privilégiumával tette ezt, hogy – emberi állapotunktól elvonatkoztatva 

– inkább irigylésre, mintsem megsiratásra méltó. Remélem, hogy egy ilyen leány bizonyára 

közbenjár majd Istennél Kegyelmed sorsának megváltoztatásáért és lelkének 

megnyugtatásáért, másként e világ gyötrelmei nem szolgálhatnának gyakran a legnagyobb 

hasznunkra.”* Két hónap múltán, június 13-án a jó érsek újból visszatér a kifejezhetetlen 

részvétre: „Egyébként fel kell rónom – feddi meg kedvesen öreg barátját –, hogy Maria 

Celeste nővér utolsó ajándékaival fel kívánta bennem újítani azt a fájdalmat, amellyel én, 

akárcsak saját maga, gyászolok ekkora nagy veszteséget; nem tudok egyebet, mint idézni 

Seneca mondását, hogy hoc habet assidua infelicitas in se boni, ut quod saepe vexat, 

novissime induret” (a szakadatlan boldogtalanságban van azért annyi jó, hogy ami gyakran 

kínoz, az újakkal szemben megkeményít)*. 

Csakugyan így valahogy történhetett, ahogyan a jó érsek megjósolta: a nagy fájdalom 

lassanként minden egyébbel szemben megkeményítette Galileit. Április 27-én még 

kimondhatatlan keserűséggel panaszkodik Geri Bocchinerinek: „Sérvem kiújult és rosszabb, 

mint bármikor, pulzusom szabálytalan, szívremegéssel; végtelen szomorúság és melankólia 

gyötör, semmi étvágyam sincs, már én magam is utálom magamat és szüntelenül hallom, 

amint hív szeretett leánykám…”* De már július végén hosszú és megnyugodott levélben* 

számol be viszontagságairól Elia Diodatinak Párizsba, köszöni francia barátainak jóindulatát, 

részletezi és kellően minősíti üldözői mesterkedéseit, s jelzi, hogy készül válaszolni a 

Párbeszédek ellen megjelentetett kifogásokra. „De előbb – írja –, ha Isten is úgy akarja, 

szeretném publikálni könyveimet a mozgásról és egyéb fáradozásaimról, csupa új dolgok, és 

többre tartom őket az eddig napvilágot látott írásaimnál.”* Galilei újból magára talált, s a 

Matematikai értekezések két új tudományról elindult a publikálás felé. 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Hosszú út vezetett azonban még odáig, hogy a nagy könyv csakugyan meg is 

jelenhetett, és persze nem Itáliában. A sienai szép napokhoz képest, amikor az érsek 

palotájában valóságos szümpószionokra gyűlhettek össze a helyi tudósok és előkelőek Galilei 

körül, ugyancsak megszigorodott körülötte az őrzés. Mikor a követ útján csupán annyit kért, 

hogy legalább sérve kezelése végett bemehessen Firenzébe, a Szent Hivatal nemcsak 

elutasította, de még csúnyán meg is fenyegette, hogy többé hasonló kérésekkel elé ne merjen 

hozakodni, mert a Szent Hivatal börtönébe fogják csukatni. A durva elutasítást Galilei éppen 

akkor kapta kézhez, mikor leánya halálos ágyától hazaérkezett, s ez érthetően fokozta 

elkeseredését. „Ebből a válaszból – írja két hónappal később Elia Diodatinak – úgy hiszem 

elég nagy valószínűséggel sejthető, hogy jelenlegi börtönöm sohasem fog befejeződni, 

hacsaknem ama közös, félelmetes és hosszú börtönben. Ebből, s más jelenségekből, 

amelyeket túlságosan hosszú lenne leírni, látható, hogy hatalmas üldözőim dühe egyre 

fokozódik.”*  

Az üldözők szigora vagy legalábbis figyelme azonban szerencsére nem nagyon terjedt 

ki a fogoly munkájára: a Matematikai értekezések összeállításán és nyomdára előkészítésén 

nyugodtan dolgozhatott. Levelezéséből tudjuk, hogy még Sienaban belefogott a nagy 

munkába; a két új tudomány egyikét, a testek anyagi szerkezetéről és töréssel szembeni 

ellenállásáról szólót itt kezdette el írni, vagy legalábbis feljegyzéseket készíteni hozzá. A 

másik új tudomány, a mozgásról szóló megírása azonban teljesen arcetri fogságára maradt, 

ehhez nélkülözhetetlenek voltak régebbi jegyzetei, hiszen a mozgás problémája szó szerint 

egész életében foglalkoztatta, s régóta dédelgette magában a mozgásról szóló nagy könyv 

tervét. Már amikor Firenzébe átköltözött, azért rendezte és másoltatta le padovai jegyzeteit, 

hogy belekezdjen a megírásába, de aztán a távcső eltérítette.* Nem volt különben ez a hosszú 

kitérő haszontalan a mozgás megértése szempontjából sem, mert bár a szabadesés törvényét s 

helyes levezetését kétségkívül tisztázta már Galilei padovai professzorsága vége felé, a 

finomabb kidolgozás és a szigorú felépítés tekintetében jócskán maradt még tennivaló.* S 

időközben, elsősorban Az Aranymérleg írása során, épp a kulcskérdést tisztázta Galilei, 

meglehet tán önmagának is: mit jelent a megfigyelések és tapasztalatok átültetése a 

matematika nyelvére? Hogyan lehet megtalálni és kétséget nem tűrően meghatározni a 

„helyes” – tehát a ténylegesen megfigyelt mennyiségi összefüggésekre vezető – fizikai 

alapfogalmakat? Mit kell érteni mondjuk „momento” alatt ahhoz, hogy az így definiált 

fogalom a fenti értelemben „helyes” törvényt adja a szabadesésre?* És mit „pillanatnyi 

sebesség”-en? Egyáltalában: hogyan lehet matematikaikag fülön csípni egy annyira törékeny 

és megfoghatatlan valamit, mint az idő végtelen kicsiny részét jelentő „pillanat”? És hogyan 

számítható ki a pillanatnyi változás jellegzetességéből egy jól meghatározott adott véges idő 

alatti változás? És megfordítva: miként lehet megtalálni a megfigyelt véges idők alatti 

változásokhoz tartozó „helyes” jellegzetességét a pillanatnyi változásnak?* Nekünk persze 

mindez megannyi elemi probléma, hiszen csak a pillanatnyi változást kifejező x=f(t) 

„függvényt” kell „integrálni” a t „független változó” szerint, illetve meg kell keresnünk az x = 

1/2·a·t2 összefüggéshez tartozó „primitív függvényt”, azaz azt a függvényt, amelynek 

„integrálásával” éppen ezt az összefüggést kapjuk, s máris hiánytalanul megoldottuk a 

feladatot, ahogyan az csakugyan meg is található (jobb) középiskolás tankönyveinkben. 

Csakhogy Galilei nem ismerte sem az „integrálás”, sem a „differenciálás” műveletét, még 

kevésbé tudhatta, hogy a kettő egymás „inverz művelete”. Egyáltalában: még azt sem tudta, 

hogy két változó kapcsolata milyen célszerűen fejezhető ki a „függvény” fogalmával. 

Évtizedek kellettek még, amíg egyáltalában sejteni kezdték egy efféle fogalom lehetőségét, s 

évszázadnál is több, amíg világosan meghatározták. Galilei korában még nem 

„függvényekkel” dolgoztak, hanem „arányokkal”, úgy, ahogyan Euklidésztől tanulták. 

Akkoriban ezt az egyetlen matematikai módszert ismerték a folytonos mennyiségekkel való 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


munkára. A geometriai arányok euklidészi elméletével dolgozott Galilei is, ezzel az 

önmagában is eléggé nehézkes matematikával oldott meg iszonyatos körülményesség árán 

olyan feladatokat, amelyeket mi a függvényekkel dolgozó integrál- és differenciálszámítás 

segítségével könnyedén megoldunk. Tudta persze ő is, hogy az euklidészinél sokkal mélyebb 

vizekre evez a geometriai arányok törékeny sajkáján, épp ezért igyekezett rögtön a 

Matematikai értekezések elején szembenézni a végtelen kicsi és a végtelen sok nehézségeivel 

és paradoxonaival.* Nem lévén birtokában a folytonosan változó mennyiségek saját testükre 

szabott modern matematikája, meg kellett elégednie azzal, ami volt: az euklidészi Elemek két 

évezredes arányelméletével.* De igyekezett úgy megérteni és kidolgozni az elvi alapokat, 

hogy abból logikusan következhessék a mozgás megfelelő matematikája.* Ezért bajlódott 

annyit a folytonosság fogalmával, azért tért újra és újra vissza a folytonos összefüggés – 

matematikai szakkifejezéssel a kontinuum – kérdésére. A bolognai matematikaprofesszor, 

Benedetto Castelli egykori tanítványa, Bonaventura Cavalieri szellemes geometriai módszert 

eszelt ki, hogyan lehet kiszámítani egy adott síkalakzat területét az alakzat egymással 

párhuzamosan felvett „összes egyenesei”-ként, s egy test köbtartalmát az illető test egymással 

párhuzamos „összes síkjai”-ként. Az eljárás remekül bevált, de Cavalierit nem hagyta 

nyugodni az alapkérdés: a vastagság nélküli „oszthatatlan” egyenesek, illetve síkok viszonya 

a területhez, illetve a köbtartalomhoz, tehát egy vég nélkül osztható mennyiséghez, egy 

folytonos összefüggésű „kontinuumhoz”. „Egyáltalában nem azt állítom – írja Galileinek 

1634. október 2-án –, hogy a kontinuum oszthatatlanokból tevődik össze, hanem csupán azt 

mutatom meg, hogy a kontinuumok aránya megegyezik ezen oszthatatlanok összességeinek 

az arányával, nem véve fel egyebet, mint merőleges irányban egyeneseket vagy pontokat. 

Tudom, hogy sok erről a mondandó, és ezért a hetedik könyvben szándékozom másként is 

megmutatni ugyanezt a dolgot, amint látni fogja Kegyelmed.”* A következő évben csakugyan 

meg is jelent A kontinuum oszthatatlan részeinek geometriája, s bár Cavalieri név szerint nem 

hivatkozhatott Galileire – Itáliában, pláne a pápai fennhatóság alatt álló Bolognában ez 

teljességgel lehetetlen volt –, a kölcsönös inspiráció, a közös gondolkozás – Cavalieri 

fennmaradt leveleiből láthatóan – kétségtelen. 

De merített Galilei más, kevésbé kiváló forrásokból is inspirációt a Matematikai 

értekezések folytonosságra és végtelenre vonatkozó megfontolásaihoz. Megjelent Velencében 

egy könyv 1633 végén a Párbeszédek ellen. „A szerző – számol be 1634. január 10-én az 

újságról Cavalieri – egy bizonyos Antonio Rocco, aki peripatetikus filozófusnak nevezi 

magát, könyvének pedig az Esercitationi filosofiche (Filozófiai gyakorlatok) címet adta, és a 

Pápának ajánlja; mindössze egy hónapja fejezték be a nyomtatását. Én magam még nem 

láthattam, de elég annyi, hogy kijelenti, miszerint ő se nem matematikus, se nem csillagász, 

amiből el lehet képzelni a többit. Mindenesetre azt állítja, hogy kizárólag Arisztotelész elleni 

dolgokat érint Kegyelmed könyvében, az ő védelmében.”*  

Ez az Antonio Rocco Galilei régi padovai kollégájának és barátjának, Cremonininek a 

tanítványa volt, s akkortájt Velencében retorikát tanított. Fulgenzio Micanzio, Paolo Sarpi 

rendtársa és munkatársa, a nagy tudós halála után pedig Velence teológusa, hamarosan küldött 

egy példányt Rocco könyvéből Galileinek, akivel az utóbbi években, kivált a pör idejében 

egyre bensőségesebb barátságot kötött. „Nem látok egyebet értekezésében – írja róla február 

25-én – szócséplésnél és közhelyeknél Kegyelmed műve ellen, és a nyomósabb cáfolatok 

mind a vitatott feltételezéseken látszanak alapulni.” Pedig amúgy ez a Rocco értelmes és 

józan ember hírében áll, megrögzött peripatetikussága ellenére. Így hát helyesli Galilei ötletét, 

hogy kritikai széljegyzeteket, „postilla”-kat, vagy ahogyan ma mondanánk, glosszákat ír a 

könyv margójára, s ezekkel együtt lehetne azt újra kiadni. „Dehát némely helyen tán nem 

lenne elég a margó, azt mondanám azért, hogy köttessen a könyvbe az ívek közé néhány üres 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


papírt, így kényelmesen feljegyezhet sokat vagy keveset, s később felhasználhatja. Tán nem 

ártana a készülő Dialógusaiba beiktatni egy jó passzust a pedánsok neveltetéséről.”*  

Galilei tervét, Rocco Filozófiai gyakorlatainak glosszákkal való ellátását megakasztotta 

nagy gyásza. Ősszel azonban visszatért rá, s feljegyzéseit el is küldte Fra Fulgenzionak 

Velencébe. „Az indivisibiliák (oszthatatlanok) kompozíciójáról szóló széljegyzet – írja 1634. 

december 9-én a derék teológus – szinte egy egészen más világot tár fel előttem; az egész 

Mindenség másnak látszik. Ismertem Arisztotelész és mások alapján a régi véleményt, de 

érvelés vagy magyarázat nélkül eléhozva idegennek találtam. Most azonban Kegyelmed érveit 

csodálatosnak látom; nem tudom, mit tud felhozni ellenükben Rocco úr. Kíváncsi vagyok rá, 

hisz igencsak afféle »egyfelől-másfelől«-t és hasonló szép dolgokat várhatunk tőle.”*  

Rocco egyebek közt azt kifogásolta, hogy Galilei szerint a gömb csak egyetlen pontban 

érintkezik a síkkal. „Azt hiszi – írja glosszájában Galilei –, hogy ez nyilvánvaló képtelenség 

és hamis állítás, mivel a filozófusok és a matematikusok egyaránt azt következtetnék belőle, 

hogy a vonalnak pontokból kell állania, márpedig mindketten úgy tartják, hogy épp 

ellenkezőleg, minden folyamatos mennyiség határtalanul osztható részekből áll… Én, Rocco 

úr, másoktól különbözően mindkét állítást igaznak tartom. Bizonyos lévén, hogy a kontinuum 

vég nélkül osztható részekből áll, szükségképpen igaznak tartom, hogy a vonal pontokból 

tevődik össze és a kontinuum oszthatatlanokból; azaz mivel az igazság egy, el kell fogadnunk, 

hogy ugyanazt jelenti azt mondani, hogy a kontinuum végnélküli osztható részekből áll, mint 

azt, hogy oszthatatlanokból áll.”*  

Fra Fulgenzio ugyanolyan nagy kedvelője s értője volt Galilei gondolatainak, akárcsak 

egykor mestere, Paolo Sarpi. „Kegyelmed Dialógusait és Rocco könyvét vittem magammal – 

írja Fra Fulgenzio 1634. október 14-én – villámba, semmi mást. Mindkettőt kedvvel olvastam, 

abban a lelki állapotban, mint amikor a szem a tréfát nézi, ahogyan a légtornászokat utánozza 

a bohóc. A lényeg az, hogy Kegyelmed munkája annyira kedvemre való, hogy utána 

semmiféle természetfilozófiát sem bírok olvasni, és a peripatetikus elvek, ahogyan 

Kegyelmed az univerzum felépítésében felülvizsgálta őket, mind csupa füstté látszanak 

foszlani a szemem előtt.”*  

Érthető hát, hogy Galilei, mihelyst kellőképpen előrehaladt a Matematikai értekezések 

kéziratával, Micanziora gondolt a kinyomtatás tekintetében. „Rövidesen elkezdem küldeni 

Velencébe – írja Párizsba Elia Diodatinak 1634. december 21-én –, ami fáradozásaimból 

megmaradt; ez az, amit legtöbbre becsülök, lévén teljesen az enyém, és ott gondoskodnak a 

kinyomtatásáról.”* Micanzio csakugyan meg is kapta rövidesen az első hat ívet, s nyomban 

érdeklődött a helyi inkvizítornál, nem lehetne-é engedélyeztetni? „Azt mondotta – számol be 

1635. február 10-én Galileinek –, hogy határozott rendelkezése van Rómából az 

ellenkezőjére. Azt feleltem, hogy ez csak a kopernikánus rendszerről szóló művekre 

vonatkozhat. Nem, válaszolta, általános tiltás de editis omnibus et edendis (minden már 

kiadott és kiadni szándékozott műre). Erre azt mondtam: De hátha a Hiszekegyet vagy a 

Miatyánkot akarná kinyomtatni?” A könyvet ki kell nyomtatni, vélekedett a derék Fra 

Fulgenzio, hisz emberiség elleni vétek lenne nem közkinccsé tenni, de úgy, nehogy Galileinek 

még többet ártsanak vele. „Az jutott eszembe – írja Micanzio –, hogy Bécsen keresztül 

próbálkozhatnánk, de csak óvatosan; gondolom úgy segíthetnénk a dolgon, hogy én, 

kegyeltjeként ennek a kincsnek, kíváncsiságból lemásoltam és nyomtatási lehetőséget akarnék 

keresni és szerezni, aztán pedig üvöltsön aki akar, mit bánom. Kiváltképp Kegyelmednek kell 

ügyelni, nehogy elutasítást szenvedjen, én sem akarom itt semmiképpen ezt, de ha majd látjuk 

a rendeletet az et de edendisről (a kiadni szándékozottakról), vagy legyőzzük a nehézséget, 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


vagy találni fogunk kiutat. Annyi bizonyos, hogy feltett szándékom kinyomtatni, amennyiben 

Kegyelmed abban a kegyben részesít, hogy folytatja a küldést, amit a legállhatatosabban 

kérek.”* „Ami műveinek más nyelvekre való fordítását illeti – bíztat Fra Fulgenzio újból 

március 3-án –, legyen csak egészen nyugodt, azt se Kegyelmed, se Itália minden 

hatalmassága meg nem tudja akadályozni. Pater Paolo megírta a Tridenti Zsinat történetét: 

olvasás ürügyén lemásolták, s ma olasz, latin, francia, angol nyelveken láthatom. Látja 

Kegyelmed, ennyit érnek a tilalmak. Ha nem félnék, hogy kellemetlenséget okozok 

Kegyelmednek, bizony tudnám, hogy mit tegyek! De ilyen értéket nem hagyok veszni, ha a 

poklok minden ördögével kell is szembeszállanom.”* A derék barátban valósággal újraéledt 

Fra Paolo Sarpi tisztessége és rettenthetetlen szelleme, s csakugyan nem is nyugodott addig, 

amíg nyomdafestékhez nem segítette a Matematikai értekezéseket. 

Eleinte úgy látszott, hogy a Mediciek kiváló Habsburg-kapcsolatai révén járható lesz a 

bécsi út. De csaknem egy évi huza-vona után kiderült, hogy Bécs illetve Prága túlságosan 

bigott hely egy ilyen vállalkozáshoz.* Szerencsére Velencét élénk kereskedelmi 

összeköttetések fűzték Hollandiához, így Fra Fulgenzio könnyen megtalálta az utat a kor 

legjelesebb és legnagyobb könyvkiadóinak egyikéhez, a leydeni Elsevir testvérekhez. 

A könyvkiadás akkoriban egyszerre volt üzleti és szellemi vállalkozás, és az Elsevirek 

adtak rá, hogy lehetőleg náluk jelenjenek meg a legjobb klasszikus kiadások csakúgy, mint a 

pezsdítő új gondolatokat hirdető művek. A fiatalabb Elsevir fiú, Louis rendszeresen járta 

Európa nagy szellemi központjait fontos művek felkeresése és megszerzése végett. Galileit 

nem kellett neki bemutatni: ők adták ki 1635-ben Strasbourg-ban latin nyelven a 

Párbeszédeket, Mathias Bernegger fordításában, s folytak a tárgyalások Galilei összes 

műveinek latin nyelvű újra kiadásáról is.* Galilei készülő új könyvét pedig már Elia Diodati a 

figyelmébe ajánlotta Párizsban. Úgyhogy útban Velencébe 1636 májusában Louis Elsevir 

meglátogatta Arcetriben a foglyot,* megállapodtak, s a többi: a kézirat gondozása és 

Leydenbe juttatása már a derék Micanzio gondja volt. „Elsevir úr egész hónapban itt marad – 

írja 1636. július 5-én Micanzio –, úgyhogy van elég ideje küldeni a művet.”* Galilei 

csakugyan el is kezdte küldeni, mert már e hó 26-án nyugtázza Fra Fulgenzio: „Kegyelmed 

levelével együtt megkaptam első két dialógusát; az elsőt olvastam már, s nyomban a 

legnagyobb mohósággal kívántam átfutni a másikat, amelyben csupa merőben új, soha senki 

által meg nem figyelt és el nem gondolt dolgot találok.”* Elsevir úr itt lesz még augusztus 

közepéig, és természetesen a legnagyobb szigorral kezeli az ügyet, nyugtatja meg Galileit a 

derék barát.* Bezzeg, ha Velencében lenne, nem kellene mitől tartania. 

Talán csakugyan nem, bár ki tudja. Az inkvizíció keze hosszú, Giordano Brunot 

Velencéből adták ki, és azt a Marcantonio de Dominist, aki Sarpi könyvét a Tridenti Zsinat 

történetéről Londonba csempészte, még sírjából is előkaparta a Szent Hivatal, hogy nagy 

pompával égethesse el eretnek csontvázát. Galileivel tán engedékenyebben bántak volna? 

Mindenesetre máig nem tudjuk pontosan, hogyan jutott ki Leydenbe a könyv kézirata. Az első 

két napot, s tán a harmadik nagy részét Elsevir vihette magával, mikor augusztusban 

Németországon keresztül hazaindult. Sokan úgy vélik, hogy a vatikáni francia követ, François 

de Noailles vitte magával, mikor 1636 késő őszén hazautazott. Noailles Galilei tanítványa volt 

még Padovában, azóta is nagy tisztelője, s mikor 1634-ben vatikáni követté kinevezték, első 

dolga volt, hogy erélyesen tiltakozzék a pápánál az agg tudóssal való bánásmód ellen; teljesen 

eredménytelenül. Azt azonban úgy látszik engedélyezte őszentsége, hogy hazafelé menet 

Poggibonsiban néhány órára találkozhassék Galileivel. Mit beszéltek meg, adott-é át neki 

kéziratot Galilei, nem tudjuk.* A teljes kéziratot semmiképp se vihette magával, hiszen a 

hajítás problémáját tárgyaló negyedik napon Galilei még 1637 elején is javában dolgozott. A 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


teljes kézirat legfeljebb a nyár elején juthatott el Leydenbe, Micanzion keresztül, aki a 

korrektúrákat is végezte a kinyomtatott szövegen. Egy év múlva jelent meg azután a 

Matematikai értekezések és bizonyítások két új tudományról a mechanika és a mozgások 

köréből, François de Noailles grófnak szóló ajánlással: „Kiválóságod nagylelkűségét mutatja, 

milyen örömmel fogadta művemet; bár – mint tudja – más munkáim balszerencsés 

fogadtatása csalódást okozott és elkedvetlenített, sőt, arra az elhatározásra jutottam, hogy 

ezentúl nem teszem közzé fáradozásom eredményeit, mégis úgy döntöttem – nem akarván 

egészen eltemetni sem őket –, hogy a kéziratokból egy-egy másolatot oly helyekre juttatok, 

ahol legalább az általam tárgyalt dolgokban járatos emberek számára hozzáférhető.”* Épp 

másoknak is készült másolatot eljuttatni Németországba, Flandriába, Angliába, 

Spanyolországba, esetleg néhány olasz barátjának is, amikor „váratlanul” értesült az 

Elsevirektől, hogy a munka már sajtó alatt van, döntse hát el, kinek ajánlja és küldje 

mihamarébb az ajánlás szövegét. Ezt kellett körülményes barokk mondatokban elmagyarázni, 

nehogy akár a gyanúja is felmerülhessen, hogy megszeg bármiféle tilalmat. A vállalkozás 

„fedezése” céljából keresve se lehetett volna alkalmasabb embert találni Noailles grófnál: a 

legkatolikusabb és lassanként egész Európában leghatalmasabb király követét semmiképp se 

lett volna célszerű megsérteni egy neki ajánlott mű meghurcolásával. Tán épp ezt az ajánlási 

hadműveletet kellett megbeszélniük Poggibonsiban 1636 októberében. A könyv megjelenését, 

sőt a terjesztését Róma mindenesetre meglepő közönnyel fogadta. 

Pedig a Matematikai értekezések semmivel sem „ártatlanabb” könyv a Párbeszédeknél. 

Igaz, hasonlíthatatlanul nehezebb, és eleve kevesebb helyre juthatott el, de az új világkép még 

határozottabban és teljesen leplezetlenül lép színre benne. A Párbeszédek szerves folytatása 

formálisan is: itt is ugyanaz a három szereplő beszélget, s ugyanúgy hivatkoznak 

„akadémikusunk”-ra, s a címlapon is ugyanúgy szerepel: „Galileo Galilei Linceo”, azaz a 

Hiúzok Akadémiájának tagja. 

A nagy könyvet azonban a nagy Hiúz csupán kézbe vehette, meg már nem láthatta 

soha. 1637 közepén elveszítette egyik szeme világát, s az év végére mindkettőét. A Szent 

Hivatal csak ekkor engedélyezte, mikor már teljesen megvakult, hogy gyógykezelés végett 

Firenzében lakjon. Az engedélyhez jelentést kértek a helyi inkvizítortól. „Őszentsége 

parancsának tökéletesen megfelelni kívánván – jelenti 1638. február 13-án – bejelentés nélkül 

megjelentem egy orvos barátommal Arcetriben Galileinél, hogy informálódjam állapotáról. 

Úgy véltem, nem is annyira azért fontos ez, hogy bajairól beszámoljak, mint inkább azért, 

hogy lássam, miféle tanulmányokkal foglalkozik és hogyan él, s így megítélhessem, hogy ha 

Firenzébe jönne, nem terjeszthetné-e átkozott vélekedését a Föld mozgásáról összejöveteleken 

és beszélgetésekben.”* Megnyugodhatott a gondos inkvizítor: Galileit teljesen vakon találta. 

„Egyébként is olyan nyomorúságos állapotban van, hogy inkább hasonlít hullához, mintsem 

élő emberhez. A villa messzi a várostól és nem könnyű elérni, úgyhogy csak ritkán, nem 

minden nehézség nélkül és drágán szerezhet orvosi segítséget. Tanulmányait megvakulása 

félbeszakította, bár olykor felolvastat magának valamit. Nem sokakkal találkozik, mert rossz 

egészségi állapota miatt rendszerint egyebet sem tud, mint szerencsétlenségéről panaszkodni s 

bajairól beszélni azokkal, akik időnként felkeresik.”* Amikor megjött az engedély és Galilei 

szigorú tilalmak közepette firenzei házába költözhetett, az Inkvizítor újból siet megnyugtatni 

őszentségét, hogy szerencsére semmi esélye sincs Galileinek átkozott tanai terjesztésére. 

Teljesen vak, levert, s a háza egyébként is a város félreeső negyedében fekszik. „Mindehhez 

van neki egy igen jóerkölcsű és helyesen gondolkozó fia, aki állandóan vele van, és 

utasítottam őt, hogy semmiképpen ne engedje apját gyanús személyekkel szóbaállni, és 

gondoskodjék, hogy a látogatók hamar távozzanak. Meg vagyok győződve, hogy éber és 

engedelmes lesz…” Galilei nem is bírta sokáig „élvezni” őszentsége „kegyét”; mihelyst egy 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


kicsit összeszedte magát, nyomban pakolt és költözött haza Arcetribe. Vakságát igazi 

keresztényi türelemmel viselte; megtanult felolvasás és diktálás segítségével dolgozni, s 

folytatta munkáját. „A bátorság, amellyel Kegyelmed fogadja Isten kezéből a legdrágább 

dolog elveszítését ebben az életben – írja 1638. január 12-én Ascanio Piccolomini –, fölment 

mind a részvét, mind a vigasz kötelezettsége alól, hiszen az előbbi méltatlan lenne, az utóbbi 

pedig benne foglaltatik már bölcsességében, amelyből merítheti. Kárpótolja hát a Jóisten a 

testi vakságot hosszú élettel és az értelem fényének megőrzésével, amely a már elmúltaknál 

nem kevésbé közhasznú és dicsőséges éveket adhat Kegyelmednek. És tudja meg Kegyelmed, 

hogy Kegyelmed minőségénél fogva még nyomorúsága is egyre ragaszkodóbbá és igazabbá 

teszi híveit.”*  

Nem lehetne pontosabban fogalmazni a hű érseknél. Galilei neve, életműve, sorsa a kor 

legkiválóbb szellemeinek körében a sötétséget legyőző emberi értelem jelképévé fényesedett. 

A Német Birodalomban nagy távcsöves felfedezései óta mindigis megvoltak a hívei, s a derék 

Mathias Bernegger nehézkes latin fordításában most is szépen keltek művei, még a pusztító 

háború ellenére is. A francia Nagy Századot előkészítő ragyogó értelmiség pedig egyenesen 

zászlójára tűzte Galilei nevét. Peiresc, Mersenne, Carcavy, Gassendi versengtek egymással 

Galilei udvarlásában s ügyének segítésében. Még az önmagán kívül soha senki másról dícsérő 

szót nem ejtő Descartes is elismerte, hogy Galilei jól okoskodik, legalábbis ami a dolgok 

„hogyanját” illeti.* Mersenne franciára fordította és kiadta Galilei ifjúkori művét, A 

mechanikát, elkészítették a Párbeszédek angol fordítását.* A hírt Thomas Hobbes 

személyesen vitte meg Galileinek,* s valósággal mint valami kegyhelyre zarándokolt el 

Arcetribe az ifjú Milton is;* nekik Arcetri a megalázott ész diadalát képviselte a zsarnokság 

felett. Grotius levelezésében minduntalan felbukkan Galilei neve; a nemzetközi jog nagy 

megalapozója kirívó példának tekintette esetét a „belügyekbe való be nem avatkozás”-sal 

történő undok visszaélésre. A fényre éhes szemek Európa-szerte Arcetri felé fordultak; egy 

vak ember szeméből sugárzott feléjük az értelem tiszta világa. Nem maradhatott a fénytől 

érintetlenül Róma sem: Calasanzi Szent József, a piarista rend kegyes megalapítója és első 

generálisa feltűnő jóindulattal és megértéssel viseltetett a nagy üldözött iránt.* Rendtársa, 

Famiano Michelini, aki a firenzei piaristáknál matematikát tanított, 1634-től kezdve gyakran 

megfordult Arcetriben, s 1639-ben az ő tanítványa, Clemente Settimi Galilei kérésére 

úgyszólván Arcetribe költözött, hogy állandóan segíthessen a tudós munkájában.* Niccolini – 

aki eddigre meglehetősen elbátortalanodott – aggályoskodott: nem kellene mégis értesíteni a 

Szent Kongregációt?* A generális azonban vállalta a kockázatot és nem szólt az 

inkvizíciónak. Mi több, engedélyezte Settiminek az Arcetriben való éjszakázást, a rend 

szigorú szabályai ellenére.* Settimi azután a Nagyherceg ajánlatára magával vitte tanítványát, 

az ifjú Vincenzio Vivianit,* akinek – nem lévén szerzetes – nem volt szüksége diszpenzációra, 

s éjjel-nappal végleg Galilei mellett maradhatott. A nagyherceg és Settimi jól választott: 

Viviani csakugyan ritka hűséggel szolgálta Galilei ügyét, első életrajzát is neki köszönhetjük. 

Settimi vitte ki Arcetribe 1639 legelején Giovanni Battista Baliani nemrégiben 

megjelent könyvét a mozgásról. Balianival régóta levelezett Galilei; még Filippo Salviati 

mutatta be neki a nyílteszű genovai mérnököt 1614-ben, s azóta rendszeresen kicserélték 

gondolataikat olyan mindkettőjüket élénken érdeklő témákról, mint a levegő súlyának mérése, 

a víz felemelkedése a szivattyúban, a folyadékok mozgása, az emelő s a többi egyszerű gép 

tulajdonságai. Mostani könyve meg egyenesen a Matematikai értekezések kérdéskörébe 

vágott, hisz az ingáról és a lejtőn való mozgásról szólt, érthető hát, hogy izgatottan várta a 

Mester véleményét, kiváltképpen mivel új könyvét még nem volt alkalma látni. 

„Nyomorúságos vakságom – válaszolja neki 1639. január 7-én Galilei – az utóbbi két 

esztendőben még a napfényt se engedi látnom, nemhogy az olyan pici és fénytelen tárgyakat, 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


mint az írás és a geometriai ábrák, de megkértem Clemente atyát, hogy jöjjön ki s beszéljünk 

néhány óráig, egyebek közt könyvéről, igaz örömömre; s bár a bizonyításokat nem tudtam 

pontosan megérteni, képtelen lévén összevetni az ábrákkal, de ismervén a tárgyat, és 

tételeinek többségét megegyezőnek hallván az általam leírtakkal, megértettem fogalmait és 

jelentésüket. Magam is tárgyaltam ugyanezt a kérdést, noha valamivel bővebben és különböző 

szempont szerint, ugyanis én semmit sem tételezek fel, kivéve a tárgyalni kívánt mozgás 

definícióját, amelynek tulajdonságait épp bizonyítani kívánom, Arkhimédészt követvén 

ebben, aki Csigavonalában elébb megmagyarázza, hogy mit ért csigavonalú mozgáson, azaz 

két egyenletes, egy egyenesvonalú és egy körmozgásból összetett mozgást, azután rátér a 

hatások bizonyítására. Én pedig kijelentem, hogy azt kívánom vizsgálni, miféle sajátságok 

(sintoni) fordulnak elő a mozgó test olyan mozgásában, amely nyugalomból indulva mindig 

azonosan növekvő sebességgel mozog, azaz a sebesség növekedése nem ugrásokban, hanem 

egyenletesen történik az idő növekedése szerint úgy, hogy mondjuk a két perc alatt szerzett 

sebesség kétszerese az egy perc alatt szerzettnek, és a három illetve négy perc alatt szerzett 

háromszorosa illetve négyszerese az egy perc alatt szerzettnek. És semmi egyebet föl nem 

téve eljutok első bizonyításomhoz, melyben igazolom, hogy a mozgó által megtett út az idő 

négyzetével arányos, és azután egy csomó más tulajdonságot bizonyítok be róla. Ezekből 

Kegyelmed is érint néhányat, de én sokkal többet s tán még csodálatosabbakat tárgyalok, 

amint láthatja a témáról szóló dialógusaimban, amit két éve nyomtattak Amszterdamban, és 

amelyet nem kaptam meg másként, csak oldalanként a javítások céljából és a legszükségesebb 

dolgok indexének az összeállítására. Azóta is csak egyetlen példány érkezett hozzám, bár 

tudom, hogy terjesztik a déli tartományokban, sőt hallom, hogy Rómába is érkezett és 

példányonként három forintért árusítják; tán ezekből kerülhetett Prágába, ahol nyomban 

begyűjtötték a jezsuita atyák, úgyhogy maga a Császár se juthatott hozzá, s kamarását, 

Francesco Piccolomini urat bízta meg, hogy szerezzen neki, amint ő úgy két hónappal ezelőtt 

hazatérve mesélte nekem. Mihelyst hozzájutok egyhez, küldeni fogok Kegyelmednek. Addig 

is kíváncsian várom gondolatait a folyadékokról, amely tárgyat igen homályosnak és 

nehézségekkel telinek ítélek.”*  

Azután visszatérve a Matematikai értekezésekre megemlíti, hogy az egyenletesen 

gyorsuló mozgás tárgyalásán kívül foglalkozik még benne a ferde hajítással, valamint a testek 

töréssel szembeni ellenállásával, ezzel a mechanikai mesterségekben oly fontos témával. 

„Lenne még a képzeletemben – végzi levelét – jócskán különféle kérdés és feladat, részint 

teljesen újak, részint különbözőek az általánosan elfogadott véleménytől vagy épp 

ellenkezőek vele, és össze lehetne hozni egy eddigi írásaimnál érdekesebb könyvet, dehát 

állapotom, a vakságon túl is sok más kórsággal terhelten, hozzávéve 75 esztendőm hanyatló 

korát, nem engedi meg, hogy bármiféle kutatással foglalkozzak. Elhallgatok hát, s így töltöm, 

ami még munkás életemből hátra van, megelégedvén más vándor-elmék felfedezéseinek az 

élvezetével, kivált a Kegyelmedéivel.”*  

De vakság, kórságok s 75 esztendő ellenére se hagyta abba a nyughatatlan vándor-elme 

a kutatást. Felélénkült a levelezésük Balianival, fontos elvi és kísérleti kérdéseket vitattak 

meg, attól kezdve, hogy mi a tapasztalás szerepe a tudomány megalapozásában, el egészen az 

inga időmérésre való hasznosításáig. Amikor aztán rövidesen kapott néhány példányt a derék 

Micanzion keresztül a Matematikai értekezésekből, nyomban küldött belőle Balianinak, s az ő 

észrevételei és kérdései nyomán újból visszatért a könyv néhány alapkérdésére. „Tudja meg 

Kegyelmed, hogy miután elveszítettem látásomat – írja augusztus 1-jén – és 

következésképpen képességemet, hogy mélyebben behatoljak a tételekbe és bizonyításokba, 

melyeket utoljára felfedeztem és leírtam, éjszakai óráimat az első és legegyszerűbb 

javascript:void(0)
javascript:void(0)


állításokon való töprengéssel töltöttem, jobb formába és nyilvánvalóbban rendezve újra 

őket.”*  

A csillagokat többé nem figyelhette. „Képzelheti Kegyelmed – írja 1638. január 2-án 

Elia Diodatinak Párizsba –, milyen gyötrő elgondolnom, hogy ez az ég, ez a világ és ez az 

univerzum, amelyet csodálatos megfigyeléseimmel és világos bizonyításaimmal száz- és 

ezerszeresére tágítottam annak, amit minden megelőző századok tudósai együttvéve láttak, 

most nékem annyira megkisebbedett és összeszorult, hogy nem nagyobb annál a helynél, amit 

magam elfoglalok benne. A baleset újdonsága még nem adott időt, hogy belenyugvással és 

türelemmel fogadjam a csapást, ahogyan az idő múltával megszokván fogadnom kell.”* Az 

utolsó égi megfigyelése a Hold különös viselkedése volt: észrevette, hogy felénél valamivel 

nagyobb részét tekinthetjük át, kísérőnk tehát „billeg” valamelyest Föld körüli keringése 

közben. Ám nem tudván értelmezni a jelenséget, nem foglalkozott vele többet. Annál inkább 

izgatta továbbra is a hosszúság meghatározása a Jupiter-holdak segítségével. A holland 

kormánnyal folytatott tárgyalásai megszakadtak, Róma nem engedélyezte, hogy eretnekek 

kezére juttasson egy ilyen nagyjelentőségű felfedezést, s még az eddigi fáradozásaiért 

jutalmul felajánlott aranyláncot sem volt szabad elfogadnia. A Jupiter-holdak helyzetét 

megadó táblázatok összeállítását azonban szorgalmasan folytatta fiatal tanítványa, Vincenzio 

Renieri. Főként erről a témáról váltottak leveleket; 1640. február 10-én azonban beszámolt 

Renieri egy meglehetősen nagy föltűnést kiváltó könyvről. Fortunio Liceti bolognai 

professzor írta a könyvet a bolognai fénylő kőről. Egy alkimista, Vincenzio Casciarolo 

fedezte fel a követ 1604-ben. Ma súlypát néven ismerjük, s tudjuk, hogy megvilágítás 

hatására egy ideig világít a sötétben, foszforeszkál. A maga korában nagy érdeklődést váltott 

ki ez a „fényhordó” kő, Galilei is vitt magával egy darabkát 1611-es római útjára, hogy 

elkápráztassa az előkelő közönséget. Mélyebben azonban soha nem érdekelte; őt a természet 

megérthető és értelmezhető jelenségei foglalkoztatták elsősorban. A természet efféle 

„csodálatos” jelenségei iránt a mágusok és a peripatetikusok lelkesedtek; peripatetikus 

filozófus volt Liceti is, Arisztotelész feltétlen híve. De amúgy nem volt elfogult és buta 

ember; Galilei még Padovából ismerte, ahol kollégája volt, s ez a kollegiális kapcsolat és 

megbecsülés később is fönnmaradt közöttük. Liceti roppant termékeny szerző volt, s nem 

egyszer Galileire is hivatkozott, mindig nagy tisztelettel, bár persze többnyire ellenkezve vele. 

Legutóbbi könyvét a bolognai „fényhordozó” kőről Renieri még nem látta; ámde „hallván – 

írja –, hogy ebben az értekezésben támadja azt a véleményt, miszerint a Hold sötét részét a 

Földről visszavert fény világítja meg, az jutott eszembe, azt hiszi tán, hogy a Hold ebből a 

kőből áll, amely magába szívja a fényt, vagy valami hasonlóból.”* Galilei tudott már róla, s 

postázta is Renierinek Liceti könyvét, amit a szerző még az előző év végén elküldött neki, bár 

csak 1640 elején jelent meg Udinében. Bolognából Cavalieri, akivel Galilei Liceti előző 

könyvéről is levelet váltott már, 1640. február 14-én írt a könyvről, illetve Licetiről: „Nagyon 

nem tetszik az eljárása – írja –, nem lett volna szabad ezt tennie egy ilyen baráttal, mint 

Kegyelmed, és hozzá ilyen könnyű érvekkel. Semmit sem tudtam a dologról, különben 

visszatartottam volna tőle; de mivel oly kevés tiszteletet mutat, úgy hiszem, túlságos 

szerénységgel jár el Kegyelmed, amikor azt mondja, hogy zavarban van, miként feleljen, stb., 

holott ezzel túlságosan is megtisztelné őt. Tudja meg azonban Kegyelmed, hogy az ő munkái 

kevés dicséretet nyernek, itt nem veszik sokba őket.”*  

Hasonlóképpen vélekedett Renieri is, aki elolvasván Liceti könyvének 50. fejezetét azt 

írta Galileinek, hogy „ez az úr nemcsak Kegyelmed gondolatát nem érti meg jól, hanem a 

sajátját sem”,* s felajánlotta, hogy ha Galilei is úgy gondolja, ő majd válaszol neki. Azonban 

Leopoldo de'Medici, akkortájt Siena kormányzója és Galileinek II. Ferdinánd Nagyherceghez 

hasonlóan lelkes híve, szintén hallván a könyvről, Galilei véleményét kérte. Galileiben 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


fölébredt a régi nagy vitázó, s hosszú levélben fejtette ki, miért tarthatatlanok Liceti érvei. 

„Kívánsága szerint – írta Leopoldo herceg 1640. május 14-én – írását, melyben cáfolja Liceti 

doktor vélekedését a Hold másodlagos fényéről, bemutattam a Pisai Egyetem néhány 

doktorának. Amint kívánta, köztük volt Marsili is, és ő, csakúgy mint a többiek, bár 

peripatetikusok, mind elragadtatva dicsérték tudós és szellemes írását.”*  

Tetszett az értekezés Licetinek is, bár úgy érezte, hogy Galilei itt-ott ugyancsak 

megcsipkedi. Kivált azt vette zokon, hogy Galilei őt azokhoz számítja, akik „balogul” 

alkalmazzák a peripatetikus filozófiát. Ilyen sértés régi barátok közt igazán nem illő, vélte. 

Azt is kifogásolta, hogy Galilei olaszul írt, s nem a tudósok nyelvén, latinul. Mindazonáltal 

szívesen kiadná a levelet, a saját válaszaival együtt. Galilei persze örömmel kapott az 

alkalmon, s vállalta a nyomtatáshoz szükséges átdolgozást. Külön hosszan kitért a Liceti 

fájlalta kitételre, hogy azoknak írta a választ, akik „balogul”* alkalmazzák a peripatetikus tant. 

„Azért mondottam ezt – írja augusztus 25-én –, mert úgy érzem, oktalanul támadnak a 

peripatetikus tan támadójaként; valójában (szilárd meggyőződésem ez) hívebben megtartom a 

peripatetikus, vagy inkább úgy mondanám, arisztotelészi tanításokat sokaknál, akik engem a 

jó peripatetikus filozófia ellenségeként gyaláznak.”* S Liceti meglepődött válaszára* újból 

kifejti szeptember 15-én: „Úgy gondolom (s gondolom Kegyelmed is), hogy az az igazi 

peripatetikus – azaz arisztotelészi filozófus –, aki az arisztotelészi tanításokkal összhangban 

filozofál, tehát azokkal a módszerekkel és azokkal az igaz feltevésekkel és elvekkel dolgozik, 

amelyekre a tudományos érvelés alapul, elfogadva azokat az általános feltételeket, amelyektől 

nagy hiba lenne eltérni. Ezek közt a feltételek közt van minden, amit Arisztotelész 

Dialektikájában tanít az érvelés csapdáinak elkerülésére és az érvelés helyes vezetésére a 

szillogizmusban, a szükséges következmények levezetésére az elfogadott állításokból. Ez a 

tanítás a helyes érvelés formájára vonatkozik, és ami ezt illeti, úgy vélem, jól megtanultam a 

matematikusok számtalan és soha nem tévedő eredményéből a bizonyítás biztonságát, hiszen 

ha nem is soha, de legalábbis ritkán tévedtem érveléseimben. Ennyiből tehát peripatetikus 

vagyok magam is.”*  

Arisztoteliánussá vált volna vénségére Galilei?* Vagy a megjelenés érdekében 

igyekezett így feltüntetni magát? Egyik se, másik se, csupán tisztázta álláspontját. A logikai 

érvelés területén – ahová végtére a matematikai is tartozik – elfogadta Arisztotelész 

szabályait. A természet megismerésének kérdésében azonban most is ugyanolyan határozottan 

elutasította Arisztotelész tekintélyét, mint nagy könyveiben, a Csillaghírektől Az 

Aranymérlegen és a Párbeszédeken át a Matematikai értekezésekig. „Így hát, édes úr – írja 

Licetinek 1641 januárjában egy újabb könyvére, melyben a világmindenség közepéről és 

kerületéről értekezik –, hagyjon fel vele, hogy Arisztotelész szövegével vagy tekintélyével 

próbáljon meggyőzni másokat egy nyilvánvalóan téves tanításról. A csillagászat 

tudományának elsajátítása és megértése végett másokat kell tanulmányoznia, nem 

Arisztotelészt, akinek az írásaiból mindössze az derül ki, hogy ebből a tudományból semmivel 

sem tudott többet annál, amit minden egyszerű és tanulatlan ember tud … Ha a filozófia abból 

állana, amit Arisztotelész könyvei tartalmaznak, Kegyelmed a világ legnagyobb filozófusa 

lenne, annyira a kezeügyében van minden passzusa, amit csak írt. De mély meggyőződésem, 

hogy a filozófia könyve inkább az a könyv, amely állandóan nyitva áll a szemünk előtt, bár 

mivel az ábécétől különböző betűkkel íródott, nem mindenki tudja olvasni; mert ennek a 

könyvnek a betűi háromszögek, négyzetek, körök, gömbök, kúpok, gúlák és más matematikai 

alakzatok, legalkalmasabbak erre az olvasásra.”* Ezt a könyvet igyekezett olvasni Galilei 

végig, vakon is. S ott, ahol még olvashatatlannak találta, inkább tartózkodott a véleménytől, 

mintsem hogy elhamarkodott állításokkal zavarja a későbbi kibetűzést. „A filozofálásban – 

hirdette – a kétely a felismerés atyja, megnyitván az utat az igazság fölfedezéséhez.”*  

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Az 1640-es esztendő jobbára a Licetinek írt válasz nyomdakészre csiszolásával telt el, 

de jutott a vak tudósnak emellett ideje arra is, hogy tanítgassa a nagyhercegi lencse- és 

drágakőcsiszoló értelmileg visszamaradt kicsi unokaöccsét, Luchinot; „Kimondhatatlan 

türelemmel, de soha el nem kedvtelenedve – írja 1640. november 2-án Livornoba a hálálkodó 

apának –, tudván, hogy a természettel nem lehet küzdeni, s diadalt aratni rajta; de végül, 

bármennyire is őrizze keménységét, folytonos munkával valamelyest meglágyítható; és nem 

szabad a nyereséget, ha mégoly csekély is, lebecsülni, ha több el nem érhető.”*  

1651 tavaszán Evangelista Torricelli, aki 1632 őszén Castelli tanítványaként, mint a 

„galileista szekta” tagja mutatkozott be Arcetribe írt levelében, elküldötte egy kéziratát a 

természetesen eső testek mozgásáról, „meg kívánván mutatni – írja – messzi mesteremnek, 

hogy távolban is végeztem egy s más tanulmányt az ő tudományában”, s felajánlotta tisztelt és 

szeretett mesterének szolgálatait.* Galilei nyomban nagy örömmel hívta is, Torricellinek 

azonban meg kellett várnia Rómában Castelli visszatérését, így hát az utazás halasztódott. 

Szeptemberben Galilei megsürgeti: szeretne vele találkozni még életében, s ez bizony már a 

vége felé tart. „Szeretném továbbá – írja – megbeszélni matematikai és fizikai gondolataim 

néhány maradványát, és segítségét kérni kicsiszolásukban, hogy más dolgaimhoz képest ne 

látszódjanak annyira kócosnak”, s végül ítéletét kéri egy bizonyításáról.*  

A levél írásakor Torricelli már úton volt Arcetribe, s Galilei az ő társaságában tölthette 

utolsó hónapjait. A ragyogó fiatal matematikusnak diktálta le* gondolatait a folytonos 

mennyiségek megalapozásáról. Három régi ismerősünk: Salviati, Sagredo és Simplicio 

beszélget ebben a dialógus-töredékben is; a beszélgetésük alapja most Euklidész ötödik 

könyve, az arány-elmélet axiomatikus bevezetése. „Nagy öröm látnom – kezdi Salviati –, 

hogy annyi év után felújultak szokásos találkozóink. Jól tudom, hogy éles elméd, jó Sagredo, 

képtelen nyugodni, s így meg vagyok győződve, hogy amióta nem találkoztunk, töprengtél a 

mozgás elméletéről, ahogyan az előző kollokviumaink utolsó napján előadtuk. Mindig 

élvezvén kivételes műveltséged gyümölcseit, csakúgy mint Simplicioét, kérlek, javasoljad, 

mit vizsgáljunk fölül azokból a dolgokból, amit előzőleg Szerzőnktől tanultunk…”* Mintha az 

egyenletesen változó mozgás meghatározásában – véli Sagredo – nem lenne valahogyan 

egészen világos az egyenletes változás, egyáltalában a változás fogalma, így hát elkezdik, 

persze még mindig az euklidészi arányelmélet kereteiben, vizsgálni a folytonosan változó 

mennyiség fogalmát és tulajdonságait, azaz a matematikai analízis alapjait, amely azután a 

Newton és Leibniz által teremtett új formában rövidesen a fizika egész matematizálásának 

alapja lesz.*  

„1641. december 17-én – végzi könyvét Galilei nagy biográfusa, Stillman Drake* – 

Cavalieri értesül Torricellitől, hogy kevés a remény Galilei fölépülésére. 1642 újév napján 

Castelli azt írta Cavalierinek, hogy Firenzéből csupa rossz hír érkezik a nagy tudósról. Január 

8-án hajnalban Galilei meghalt.* Csöndben temették el a Santa Croce egy félreeső helyén, bár 

a Nagyherceg a Michelangeloével szemközt kívánt pompás síremléket állítani neki. Itt is 

nyugszik most csakugyan, hála Viviani későbbi fáradozásainak; de Galilei halálakor az 

Egyház mindenféle tisztességadást megtiltott* annak az embernek, aki eretnekség súlyos 

gyanúja alatt húnyt el.”*  

Francesco Barberini kardinális könyvtárosa, Luke Holste megrendülten írta Firenzébe: 

„Most, hogy megszűnik az irigység, lassanként el fogják ismerni ennek a nagy szellemnek a 

fennköltségét, amely a jövőben felbecsülhetetlen útmutatóul fog szolgálni az oly igen 

összekuszált és vélemények homályába temetett igazság fölismerésére.”* Igaza volt a derék 

könyvtárosnak.*  

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Az arcetri házában szigorúan őrzött, megalázott Galilei nem egyszerűen a fizika és a 

csillagászat megújítója. Egy egész új gondolkozást, egy egész új életfelfogást képviselt, egy új 

emberszabású világképet, amely szerint Isten a maga véghetetlen jóságában egy érthető 

univerzumba helyezte az embert, hogy megismervén, a maga javára és örömére 

hasznosíthassa.* Tilthatta Róma a nagy toszkán méltó végtisztességét, irthatta tanait tűzzel-

vassal,* a Galilei gyújtotta fényt ki nem olthatta. 

Amint az elaggott VIII. Orbán lehunyta szemét, Firenzében Ferdinando Nagyherceg és 

öccse, Leopoldo támogatásával 1657-ben a galileisták újraélesztették a Hiúzok Akadémiáját 

Accademia del Cimento néven.* Amint neve – Kísérletek Akadémiája – is mutatja, se célja 

nem volt olyan nagyralátó, se működése olyan széleskörű, mint a Hiúzoké, de a maga 

körülhatároltabb területén céltudatosan és körültekintően dolgozott. Maga Leopoldo herceg is 

tevékenyen részt vett a kísérletekben, egészen bíborossá választásáig 1667-ben. Ebben az 

évben megszűntek az akadémia munkálatai is,* tán azért, mivel a maga elé tűzött kísérleti 

célokat befejezte, tán nézeteltérések miatt, tán egyszerűen a tagok szétszéledése miatt. 

Hozzájárulhatott a megszűnéshez a névtelenség is, az akadémia ugyanis minden kísérletét 

közösen jegyezte. Mindenesetre 1667-ben megjelent Firenzében a kísérletekből összeállított 

jegyzőkönyv, az Akadémia titkárának, Lorenzo Magalottinak a szerkesztésében és Leopold 

hercegnek ajánlva.* Pontosan megtervezett, gondosan elvégzett és mintaszerűen leírt 

kísérletek sorakoztak itt elsősorban a hő, illetve a hőelvonás különféle hatásainak, a 

légnyomás és a légüres tér jelenségeinek, a mágnes és a borostyánkő tulajdonságainak a 

vizsgálatára; de találunk kísérleteket a hang terjedésére csakúgy, mint a pozitív könnyűség 

létezésének a cáfolására, a folyadékok összenyomhatóságára s színére, s más effélékre. 

Elindított tehát az Accademia del Cimento egy csomó jól körülírható témát, s ezekből aztán az 

elkövetkező évszázadban kialakulhatott a kísérleti fizika diszciplínája. De tán még fontosabb 

volt, hogy Galilei és Torricelli szellemében fogant s az ő minőségi követelményeiknek 

megfelelően elvégzett kísérleteikkel egy egész új észjárást terjesztettek el, az „experimentális 

filozófiát”*. Ezentúl csak az ilyen szigorú minőségi követelményeket kielégítő kísérletekkel 

lehetett előállni, s ez aztán végleg kihúzta a talajt a mágusok képzelgései és a peripatetikusok 

spekulációi alól. A két nagy természettudományos akadémia, a londoni és* a párizsi, csakúgy 

mint a nyomukban alakuló kisebbek mind az Accademia del Cimento mintáját követték: a 

galileista szellemet sugározták. 

De behatolt lassanként a galileista szellem az oktatásba is. Calasanzi Szent József 

Galilei iránti nagy rokonszenvét töretlenül örökölte az általa alapított tanítórend: a piarista 

atyák iskoláiban Arisztotelész filozófiáját szép csöndben felváltotta a Galileié. Szépen megírt 

tankönyveik* gondosan válogatott és világosan bemutatott kísérletekkel terjesztették az 

experimentális filozófiát, s hovatovább Galilei megrögzött ellenfelei, a jezsuiták is 

alkalmazkodni kényszerültek az új szellemhez, ha nem akartak végleg elmaradni. Európa 

protestáns felében mindig is nagy rokonszenvvel kísérték a jobb elmék Galilei ügyét és tanait; 

így hát szétterjedt lassanként az egész kontinensen a galileista szellem fénye, s nyomában 

halkan változni kezdett a világ. Galilei példája pedig az önkényt legyőző értelem jelképévé 

fényesedett. Máig segít oszlatni a makacsul újra meg újra meggyűlő homályt. 

  

Utószó  

Még a nyolcvanas évek elején rendelt F. Kemény Márta egy kis Galilei-kötetet hasznos 

és népszerű Így élt… sorozatába. Szorgalmasan jegyzeteltem; Antonio Favaro bámulatos 

javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)
javascript:void(0)


Nemzeti Kiadása, Stillman Drake nemrégiben megjelent Galileo at Workje, valamint Pio 

Paschini páratlan – és pártatlan – életrajza segítségével kétszer is nekiveselkedtem a kis 

könyvnek, de – ifjúsági könyvhöz képest – túlságosan nehézkesre sikeredett. Végül aztán 

harmadjára Pietro Redondi (a mi 80-as éveink reményeivel és viszontagságaival furcsán 

rímelő) Galileo ereticojának hatása alatt és bőséges felhasználásával sikerült összehoznom a 

kis kötetet. Ekkorra azonban sajnos Kemény Márta meghalt, a Móra Kiadó pedig kapott az 

alkalmon, hogy az – eddig is nyilván egyedül Kemény Márta által támogatott – könyvet 

„sztornírozza”. Amikor azután egy évtized múltán a Typotex Kiadó jóvoltából alkalom nyílott 

a felelevenítésére, úgy gondoltam, hogy a változatlanul hagyott szöveg mellé beveszem a 

fontosabb jegyzeteket, amelyekből készült, s áttekintem az elmúlt egy-másfél évtized 

lényegesebb és nékem hozzáférhető Galilei-monográfiáit és -tanulmányait. De hamarosan 

rájöttem, hogy a terv túlságosan becsvágyó, és a Dialogo esetében, ahol a „Galilei-ipar” 

különféle termékei nem csupán mennyiségi, de többnyire minőségi tekintetben is leginkább 

sűrűsödnek, még a többi fejezethez hasonló gyors és vázlatos megvalósítása sem lehetséges. 

És nem is csak egészen idő híján. 

A Dialogo az egész európai élet és műveltség egyik kulcs-műve, amely ma még 

beláthatatlan módon megváltoztatta és meghatározta a földrész alakulását. Ismertetéséhez 

ismerni kellene minden kiadását és fordítását, nem is csak a közismerteket és 

legfontosabbakat. De még az utóbbi kategóriába soroltakból is csak a legutóbbi egy év során 

kettő jelent meg, az egyik az UTET Classici della scienza sorozatában (Opere di Galileo 

Galilei Szerk. F. Brunetti. Torino, 1996, új kiadás Unione tipografico editrice torinese), a 

másik Maurice A. Finocchiaro fordításában és kommentárjaival (Galileo and the World 

Systems. A New Abridged Translation and Guide. University of California Press 1997). 

Klasszikus művek jelentős új kiadásainak és a vonatkozó monográfiáknak a beszerzését 

az Akadémiai Könyvtár – a gyarapítás modern elveit és gyakorlatát megteremtő nagy 

könyvtárosa, Kenéz Ernő nyomán – mindig is egyik fő feladatának tekintette (a jelen kötet is 

elsősorban ennek – és kollégáim türelmes segítségének – köszönheti összeállítását). Ma 

azonban a könyvtárakat sújtó anyagi gondok, amelyeket az Akadémia elnöke és vezetősége 

saját „jó”szántából külön is (és igen eredményesen) megtetéz, lehetetlenné teszik a 

könyvtárban már meglévő fontos szövegek új kiadásainak a megvásárlását, az általában drága 

és egyre drágább monográfiákéról nem is beszélve. A tudománytörténet és segédtudományai 

nálunk amúgy is elhanyagolt területén a miénken kívül más könyvtár tervszerűen eddig sem 

gyarapította állományát. Rontja az esélyeket az Akadémiai Könyvtár ezidáig európai 

színvonalú folyóirat-állományának a tervszerű tönkretétele, mivel ezután már recenziókból és 

tanulmányokból sem igen lehet a friss művekről és fogadtatásukról tájékozódni. 

Galilei élete és művei sok tekintetben ma is érvényesen jelenvalóak; ezt szerették volna 

az egyes fejezetek után a bőséges és barangoló jegyzetek leginkább megmutatni. Ezt a 

permanens jelenlétet Galilei mindig is elsősorban a Dialogonak köszönhette. Jelen siralmas 

könyvtári viszonyaink közepette valamiféle Így él a Dialogo összeállítására gondolni azonban 

aligha lehet. Így maradt a fejezet ifjúságinak szánt szövege jegyzetek és folytatás nélkül. De 

tán nem (egészen) a folytatás reménye nélkül? 

 1997. október 8. 

Vekerdi László  

könyvtáros   


